
                                   79 
 

第五篇 
使我们在圣别上无可指摘的原因， 

并使我们的灵、魂、体完全圣别的原因 

祷告：主，我们把这堂聚会交给你。我们一同应用你圣别

人的血洁净我们，使我们得赦免。我们也应用你作那圣化人的

灵，使我们里面被充满，被变化。主，我们完完全全地仰望你，

但愿你在你的话里，作为那灵临及我们。我们永远记得这里有仇

敌，我们在你的名里捆绑他，把他赶出去。主啊，与我们同在，

我们信靠你这信实者。但愿你成全我们在这里所说、所听一切

宝贵的话。那召我们的是信实的，必要成全这些话所阐明的。 

圣别是完成神圣经纶的主持线 

本篇信息不会特别高深，但会更为实际。信息的主题是圣

别，或说圣化；这是一个极大的题目。李弟兄在他后期的职事

里，花了很多时间说到这题目。他甚至说，“神圣的圣别是完

成神圣经纶的主持线。”（李常受文集一九九三年第二册，二

九一页）请注意，圣别不仅仅是神圣经纶的主持线，更是为着

完成神圣经纶的主持线。神要在我们众人里面完成神圣的经纶，

就需要这条主持线。这件事对李弟兄来说相当重要，因为这是

他在职事的末期，经过相当的历练后，对这些中心、重大且属

灵的事有清楚的认识而发表的。我们要看见，圣别或圣化乃是

与神完满的救恩或生机的拯救，完全交织在一起的。 

圣别的七个步骤 

李弟兄曾写过一篇纲要，说到圣别的七个步骤，可见圣别

不是那么简单的事。然而，今天大多数基督徒并不认识圣别这



                                   80 
 

个重大真理的深奥和细节。圣别对我们的基督徒生活和召会生

活非常重要。本篇信息要来看帖撒罗尼迦前书；这卷书乃是联

于主的回来，主的来临，说到我们能否在祂回来时够资格迎见

祂。 

圣别的七个步骤如下：第一，寻找的圣别—初步的圣别。

第二，救赎的圣别—地位上的圣别。前二项是地位上的圣别，

后五项，从重生开始，乃是联于圣别在性情上的一面，使我们

成为与神一样的圣别。第三，重生的圣别—性质上之圣别的开

始。第四，更新的圣别—性质上之圣别的继续。第五，变化的

圣别—日常的圣别。第六，模成的圣别—成形的圣别。第七，

得荣的圣别—终极完成的圣别（李常受文集一九九三年第二册，

二九五至二九八页）。这里有圣别的细致过程，从我们的灵到

我们的魂，至终达到我们的身体。帖前五章二十三节说，“且

愿和平的神，亲自全然圣别你们，又愿你们的灵、与魂、与身

子得蒙保守，在我们主耶稣基督来临的时候，得以完全，无可

指摘。” 

地位上的圣别及性情上的圣别 

在新约里，“圣别”这辞的原文是 hagios（哈吉欧斯），其

意义非常深奥，也包含“圣徒”的意思；但我们通常不够注重

这辞。“圣徒”并不像天主教所谓的圣人，而是指蒙救赎、得

重生的信徒。我们得以成为蒙召的圣徒，乃是一件大事。我们

是“圣徒”，其含意是说，我们是被分别的，完全分别出来的。

被圣别就是从神以外的一切被分别出来。不论是好是坏，一切

不是神的都是凡俗的、俗污的。在神的救恩里，神拣选我们，

预定我们，祂的心意是要使我们成为圣别，使我们从一切不是

神的事物中，被分别出来归与神。 



                                   81 
 

使我们得以分别出来归与神的成分，就是圣别的本身。希

伯来十二章十四节说，“非圣别没有人能见主。”这圣别的成

分唯独神自己拥有。在宇宙中，除了神之外，没有什么是圣别

的；只有神是圣别的。一切神之外的都是“非圣别”的，因为

都不是神。神的性情，神内在的性质就是圣；祂就是圣别的本

身。神在祂经纶里的计划，乃是要将圣别，就是祂神圣的成分、

祂自己的特征，作到祂所拣选的人，就是你我的里面。这就是

神的经纶。当我们重生时，我们接受了神的生命，也有分于祂

的性情，特别是祂圣别的性情。 

神的心意是要我们圣别。圣别首先包含分别（separation），

其次包含浸透（saturation）；用英文说就是两个 s 开头的字。祂

先来寻找我们，然后救赎我们，使我们在地位上被分别出来归

与神；这是地位的一面。弟兄会非常推崇这一面。卫斯理约翰

（John Wesley）说，圣别是无罪的完全；但弟兄会改正这说法，

进一步指出圣别乃是被分别出来归与神，不过他们只着重地位

一面的圣别。其实，更重要的是性情一面的圣别，就是神要把

祂自己这圣别的元素，圣别的性情，作到我们里面，使我们与

祂有同样的性情，也成为圣别，像祂是圣别的一样。 

神成为人的目的，乃是要使人在生命和性情上（但不在神

格上）成为神。然而，神要人成为像祂那样的圣别，是需要过

程的。信徒在地位上成为圣别，也许不费时；但信徒在性情上

成为圣别，乃需神在我们的日常生活中多方作工，把我们分别

出来，使我们成为祂所是的，与祂完全一样。这是个漫长的过

程，从我们得重生开始，继续于祂更新我们的工作。这些都是

极大的题目。更新之后就有日常、经常、新陈代谢的变化，使

我们得着新的构成。唯有如此，我们才能成为基督身体真正活

的肢体。至终祂要使我们成形，将我们模成基督荣耀的形像。



                                   82 
 

末了，那日要来到；我们若在这过程中对祂忠信，至终就会达

到神救恩终极的一步—得荣。当我们见主时，会有这终极的一

步，就是我们卑贱的身体得赎、改变形状；那时我们从里到外

就完全与神是一。当那日主显现时，我们必要像祂；因为我们

必要看见祂，正如祂所是的（约壹三 2）；我们要完全在荣耀里，

成为神的彰显。 

在神圣别我们的工作上与神合作 

帖撒罗尼迦前书的主题是“为着召会生活的圣别生活—事

奉活神，圣别为人，并等候主来”。为着过召会生活有一个条

件，就是我们的生活必须是圣别的。如果我们过的是不圣别的

生活，就无法照神的标准而有召会生活，以满足神的心愿。这

样的生活乃是事奉活神，圣别为人。圣别为人，意即我们的生

活、行事、为人，都是圣别的。我们都要过圣别的生活，有圣

别的为人，并等候主来。 

从我们得救开始，直到我们见主那一刻，整个过程乃是神

“圣化”我们的美妙过程。神这样作，是要全然保守我们，甚

至使我们无可指摘。你是否相信，有一天我们在神面前，要成

为无可指摘的？神要负责成就这事，但这需要我们的合作。这

事能否成就，关键乃在于我们给神多少合作。 

帖前三章十三节说，“好使你们的心，当我们主耶稣同祂

众圣徒来临的时候，在我们的神与父面前，得以坚固，在圣别

上无可指摘。”心是一件非常重大的事。得以坚固，就是得以

栽植在稳固的根基上。我们的心得以坚固，当我们主耶稣同祂

众圣徒来临的时候，就能在我们的神与父面前，在圣别上无可

指摘。帖撒罗尼迦前书的每一章都结束于主的来临，这是非常

重要的点。 



                                   83 
 

五章二十三节说，“且愿和平的神，亲自全然圣别你们，

又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守，在我们主耶稣基督来

临的时候，得以完全，无可指摘。”在我们主耶稣基督来临的

时候，我们得以“全然圣别”，这是在量的一面；“得以完全，

无可指摘，”这是质的一面。二十四节说，“那召你们的是信

实的，祂也必作成这事。”愿主在我们每一个人身上作成这事。 

我们要为着召会生活过圣别的生活， 
就需要主使我们的心得以坚固， 

在圣别上无可指摘 

我们要为着召会生活过圣别的生活，就需要主使我们的心

得以坚固，在圣别上无可指摘（在圣别上无可挑剔）（帖前三

13）。我们通常没有信心，不敢确定这样的事能成就在我们这

卑贱、玷污、堕落的亚当子孙身上；但这里有神信实的话，明

言我们的心要得以坚固，在圣别上无可指摘。难道我们不相信

神、神的应许与神的话么？如果我们真的信，就不要仅仅喊“阿

利路亚”，乃要开始与祂合作；这就是祂所要的。神不要我们

仅仅喊“阿利路亚”，祂希望得着我们的合作，甚至现在就得

着我们的合作。 

心是人里面诸部分的总汇， 
是人的总代表，是他的行动机关 

心是人里面诸部分的总汇，是人的总代表，是他的行动机

关。青年人要花时间从整本圣经研读“心”这个题目，你们会

看见，我们的心在神圣别我们的过程中是何等重要。心是我们

的代表，是我们的行动机关，一切都发之于我们的心。我们的

魂是我们这个人的人位、个格，但我们的心乃是我们这个人在



                                   84 
 

行动。我们一切的所作所为，都开始于我们的心。心不仅是源

头，更是代表我们这个人。你的心就是你这个人，你心里所想

的就是你所想的。你心里现在想什么，那就是你。你作什么判

断，作什么决定，那是你的心，那也就是你。你的心若想什么，

你就会采取行动，把心里所想的作出来。所以，我们要保守我

们的心，对付我们的心。 

我们的心 

是由我们魂的各部分—心思、情感、意志— 

加上我们灵的一部分—良心—所组成 

我们的心是由我们魂的各部分—心思、情感、意志（太九 4，

来四 12，约十四 1，十六 22，徒十一 23）—加上我们灵的一部

分—良心（来十 22，约壹三 20）—所组成。我们的心很独特，

如同我们灵与魂之间的桥梁或窗户。今天神的工作完全是在我

们内里的各部分，祂更新、变化的工作，主要是发生在我们内

里的所是里，因此我们内里的各部分都极其重要。我们的灵有

三部分，其中一部分乃是良心，而良心也是心的一部分。所以

心乃是一座桥梁，连结灵与魂。基督神圣的生命在我们的灵里，

我们要让基督从我们的灵扩展到我们的魂，就必须通过我们的

心。心的光景，就决定主是否能从我们灵里往外扩展。神圣的

生命要从我们的灵，扩展到我们的心思等各部分；那灵浸透的

工作，至终要达到我们的身体，使我们的身体得赎；这整个过

程都必须通过我们的心。 

箴言四章二十三节说，“你要切切保守你心，因为生命的

果效发之于心。”这里的“生命”，可用以指人的一生，但也

可用以指神圣的生命。我们要保守我们的心，因为神圣的生命

是否能涌流，就在于我们的心。如果我们的心不好、不纯净、

不健康，就拦阻主把祂的生命作到我们里面。这是很严肃的事。



                                   85 
 

我年轻时进到主的恢复，当时李弟兄正在释放关于马太福音的

一系列信息，其中研读到心的问题。我从未想过马太福音是如

此紧密地联于我们的心。从那时起，我就决定要天天对付我的

心，调整我的心，好使主能在我里面长大。 

我们的心及其在神前的光景， 

与我们的灵、魂、体在神前的光景， 

其间的关系是生机的、内在的、密不可分的 

我们的心及其在神前的光景，与我们的灵、魂、体在神前

的光景，其间的关系是生机的、内在的、密不可分的。我们内

里所是的关键在于我们的心，因为心是开关（参“基督徒生命

成熟的路”，一三三页）。我们知道我们的灵是开关，我们可

以打开这开关。然而，还有另外一个开关，与灵的开关一样重

要。也许我们灵的开关打开了，但我们心的开关若没有正确地

打开，仍然会有拦阻。我们的心，就某一面说，控制着主在我

们里面的工作；所以我们要对付我们的心。 

当我们的心活跃时，运用灵才有用； 

人的心若是无所谓， 

灵就被关在里面，无法施展其能力 

当我们的心活跃时，运用灵才有用；人的心若是无所谓，

灵就被关在里面，无法施展其能力（太五 3、8，诗七八 8，弗

三 16~17）。甚至连运用灵，都在于我们的心。有些人运用灵却

不用心，好像心不在焉。比方你到一家很好的餐厅，即使最好

的食物摆在你面前，但因你心不在焉，就食之无味。问题不在

于食物，也不在于你是否吃它，乃在于你的心是否愿意享受那

食物。同样的，在属灵的事上，只要你的心不起作用、不活跃，

灵也就无法起作用，灵的操练就受了影响。 



                                   86 
 

我们人不是个“灵”，我们乃是个“魂”，因此我们有心。

心乃是神所造，为给神使用，好让神能将祂自己作到我们里面。

我们与神的合作，完全在于我们心的调整。神需要我们有受过

对付和操练的心，与祂配合，让祂能随时以任何方式作工在我

们身上。圣经里有许多对心之光景的描述。主说，“唯独出口

的，是从心里发出来的，那才污秽人。因为从心里发出恶念、

凶杀、奸淫、淫乱、偷窃、假见证和谤讟，这些都是污秽人的；

至于不洗手吃饭，却不污秽人。”（太十五 18~20）神需要我们

的心与祂合作，让祂能在我们身上成就祂的心愿。我们的心何

等需要被对付、被洁净，使我们的心能在圣别上得以坚固。 

魂是人位的本身， 

而心是采取行动的人位 

魂是人位的本身，而心是采取行动的人位；心是我们全人

行动的机关，行动的执行者。有时你还没有踏进一个地方，你

的心就已经先到了那里。甚至你还没有向弟兄说的话，你的心

已经先说了。我们作任何事以前，就已经在我们的心里多次排

练过。这是我们的心。 

我们的日常生活，我们如何行事为人， 

乃在于我们有何种心理的心 

我们物质身体的活动和行动依赖我们物质的心；照样，我

们的日常生活，我们如何行事为人，乃在于我们有何种心理的

心。我们物质的心不停地跳动，产生脉搏，我们物质的身体才

能生活行动。虽然今天医药非常进步，有各种方法治疗人物质

的心，也有许多方法能叫人复苏；但心脏病仍是最严重致死的

疾病，是个无声的杀手。照样，我们日常生活如何行事为人，

乃在于我们有何种心理的心。如果我们的心没有被对付，就会

有严重的后果。 



                                   87 
 

心是生命地进出口， 
是生命的“开关”； 

心不对了，灵里的生命就受了阻碍， 
生命的律也就不得自由运行，不能通行无阻 

心是生命地进出口，是生命的“开关”；心不对了，灵里

的生命就受了阻碍，生命的律也就不得自由运行，不能通行无

阻，而达不到我们全人的各部分；生命虽然有大能，但这大能

却受我们小小之心的控制（箴四 23，太十二 33~37，参结三六

26~27）。我们的心若不对，神就不能在我们里面自由运行，不

能通行无阻，也达不到我们全人的各部分。我们常常祷告：“主

啊，扩展到我里面的各部分，包括心思、情感、意志。”但我

们的心会拦阻这祷告的成就，因为我们的心没有正确地打开开

关。即使我们灵里有生命之律，这律满有大能，能释放我们脱

离罪与死的律，但我们的心却可以拦阻这律，让这律不能自由

运行。神是要把这生命之律写到我们心思里，成为我们心思的

律；写到我们情感里，成为我们情感的律；写到我们意志里，

成为我们意志的律。在神的经纶里，祂要把那个律，写到我们

全人的各部分；这就是新约。然而，这需要我们的心打开开关。 

生命虽有大能，但这大能却受我们小小之心的控制。年轻

的弟兄姊妹们，从现在开始，要天天对付你的心，在主面前切

切保守你的心。这个小小的心要决定你的定命，决定主作工在

你里面的速度。以西结三十六章二十六至二十七节说，“我也

要赐给你们新心，将新灵放在你们里面；又从你们的肉体中除

掉石心，赐给你们肉心。我必将我的灵放在你们里面。”这里

所强调的不只是神的灵，更是我们人的心。 



                                   88 
 

神是不改变的一位， 
但按着我们天然的出生， 

我们的心在与人、与主之间的关系上是善变的 

神是不改变的一位，但按着我们天然的出生，我们的心在

与人、与主之间的关系上是善变的（参提后四 10，太十三 3~9、

18~23）。李弟兄曾问：“你知道我们的心为什么有可指摘么？

我们的心有可指摘，因为我们的心刻变时翻。你的心若在扎实

的根基上得着固定、建造并坚固，你的心就会无可指摘。不改

变的心就是无可指摘的心。”（帖撒罗尼迦前书生命读经，二

一一页）李弟兄又说，“〔人〕的心如同粘苍蝇纸，碰到什么

就粘住什么，好像小孩子到了商店里一样，见什么就想要什么。”

（神内里的运行与人三部分的救恩，四五页）人人都如此，心

瞬间就改变了。有时，我正在祷读、祷告，忽然看到某个东西，

心就别有所思。今天我们周围许多的人事物，甚至网际网路，

都不断打岔我们的心，使我们的心刻变时翻。我们的心是善变

的，需要得着坚固。为何底马会爱了现今的世代？就是因为他

的心变了。原先他是和保罗一同事奉的同工，但最后他却爱了

现今的世代，就离弃保罗往帖撒罗尼迦去了（提后四 10）。爱

乃是心的功能，底马的心变了，他的改变是从心开始的。这话

不仅是为着年轻信徒，甚至同工的心也会改变。无人能有信心，

或十足把握，我们的心不会改变。我们都要受提醒：我们的心

若没有在圣别上得着坚固，就极可能受外界影响而转变方向。 

按照人天然、属人的生命，没有一个人有坚定的心； 
因为我们的心太容易改变了，所以它一点也不可靠 

按照人天然、属人的生命，没有一个人有坚定的心；因为

我们的心太容易改变了，所以它一点也不可靠（耶十七 9~10，



                                   89 
 

十三 23）。这就是本篇信息负担的所在。但愿青年人学得这个

秘诀：不管环境如何，不管有什么试诱，都能有坚定的心，不

改变的心。因着我们的心太善变，一点也不可靠，所以耶利米

十七章九至十节说，“人心比万物都诡诈，……耶和华是鉴察

人心，试验人肺腑的。”我们的心甚至能欺骗自己，向我们自

己撒谎。因此我们要祷告：“主，求你鉴察我的心，试验我的

肺腑，只有你知道我的心。我要把地位让给你，与你合作。求

你察验我心的光景是否正确。” 

我们的心有可指摘， 
因为我们的心刻变时翻； 

不改变的心就是无可指摘的心 

我们的心有可指摘，因为我们的心刻变时翻；不改变的心

就是无可指摘的心（诗五七 7，一〇八 1，一一二 7）。这里所

列诗篇的经节，都说到“心坚定”。义人乃是心坚定，信靠耶

和华的人。我们都要向主祷告：“主啊，保守我的心，坚定在

你身上。”这不是梦想，乃在于我们的操练；我们需要在主面

前一再对付我们的心。 

在神的救恩里，心的更新是一次而永远的； 
但在我们的经历里，我们的心不断在更新； 

我们的心是善变的， 
所以需要被圣别的灵不断地更新 

在神的救恩里，心的更新是一次而永远的；但在我们的经

历里，我们的心不断在更新，因为它是善变的（结三六 26，林

后四 16）。我们的心是善变的，所以需要被圣别的灵不断地更

新，好使我们的心在圣别的光景里，就是在一种分别归神、被

神占有、被神据有并被神浸透的光景里，得坚固、得建立（多



                                   90 
 

三 5，罗六 19、22）。我们的确已经得着一个新心，但这个新

心要在经历上完全成为我们的，还必须经过一些过程。我们的

心得更新乃是主的工作，我们需要与主合作。这更新的工作是

由那圣别人的灵施行的，使我们的心能在一种圣别、分别归神

的光景里得坚固。我们需要这样分别归神、被神占有、被神据

有并被神浸透。 

我们要成为“那些被圣别的”， 
就必须对付我们的心， 

而与“那圣别人的”内里的运行合作 

我们要成为“那些被圣别的”，过为着召会生活的圣别生

活，就必须对付我们的心，而与“那圣别人的”内里的运行合

作（来二 11，诗一三九 23~24）。基督是那圣别人的，我们是

那些被圣别的；二者必须一同作工。在主的恢复里，但愿我们

给祂最好、最高的合作，使我们能真正被圣别。大卫作诗说，

“神啊，求你鉴察我，知道我的心；试炼我，知道我的思虑；

看在我里面有什么害人的行径没有，引导我走永远的道路。”

（23~24）这是多么好的一个对付心的祷告。我们要在以下四方

面与主办交涉，来对付我们的心。 

神要我们的心软 

第一，神要我们的心软（结三六 26，太十三 4、19，林后

五 14，参出三二 9，耶四八 11）。我们的心不要刚硬顽梗，我

们不要硬着颈项，乃要柔软，能顺服并降服。我们不要顽固，

乃要随主往前。我们需要祷告，使我们的心向着神是柔软的。 

神要我们的心清 

第二，神要我们的心清（太五 8，诗七三 1、25，耶三二 39，

诗八六 11 下，提后二 22，提前一 5）。基督徒中间最难找到的



                                   91 
 

一个特征就是心清。你很容易找到有能力的人，但你不容易找

到清心的人。神要我们的心不仅洁净，更是纯净的；意思是，

我们的心意和动机是单一的。你必须只有一个目标，那个目标

就是神；只有一个目的，就是赢得基督。这就是清洁的心、专

一的心。当你的心有两个目的、两种追求的时候，你的生命就

无法长得好。你想得到神，但同时又想得到别的事物。在召会

生活中，我们一面爱主、追求主，但同时又隐密地追求别的东

西，可能是事业成就等等。我们的眼睛若同时看两样东西，眼

光就会糢糊，什么都看不清楚（参太六 22 注 1）。我们的眼睛

要单一，我们的心要清。在主的恢复中，这是极其关键的。 

神要我们的心爱 

第三，神要我们的心爱（诗四二 1~2，歌一 1~4，林后三

16，帖后三 5，补充本诗歌三三三首、三三五首，弗六 24，约

十五 9~10，二一 15~17，太二六 6~13，约壹二 5）。心是一个

爱的器官，主要是叫我们爱主，在不朽坏之中爱祂（弗六 24）。

彼得三次否认主之后，主来恢复失败灰心的彼得时，只问他一

个简单的问题：“你爱我比这些更深么？”（约二一 15）“这

些”所包括的范围很广。在伯大尼，马利亚打破玉瓶倾倒香膏，

人讥笑她枉费，但主说，“常有穷人和你们同在，只是你们不

常有我。”（参十二 1~8，太二六 6~13）那些讥笑的人，心并

不纯净，不像马利亚单单爱主。 

神要我们的心安 

第四，神要我们的心安（徒二四 16，约壹三 19~21，来十

22，约壹一 7、9，提前一 5，腓四 6~7，西三 13~15）。这样一

个心是没有控告的，在神和人面前都是良心无亏的。这个心不

责备你，它是真诚的，被基督的血洒过，脱开了邪恶的良心；



                                   92 
 

这个心得着了主的赦免和洁净。在神和人面前，我们需要有这

样一个平安的心；如此，那和平（平安）的神就要圣化我们。 

当我们被圣别的灵不断更新， 
我们就渐渐成为新耶路撒冷， 

有神圣生命的新样， 
也渐渐成为圣城， 
有神圣性情的圣别 

当我们被圣别的灵不断更新，使我们的心得坚固，在圣别

上无可指摘时，我们就渐渐成为新耶路撒冷，有神圣生命的新

样，也渐渐成为圣城，有神圣性情的圣别（启二一 2，约壹五

11~12，彼后一 4）。这就是神计划的终极完成，使我们众人成

为那座圣别的城。这个训练会场外观很美好，但如果把墙拆开

来，就会看到里面有各种电线线路和管道，非常不雅观。新耶

路撒冷当然很美丽，但若没有主每天在我们里面多方作工，就

不会达到那个荣耀的光景。今天，主正在我们中间建造那座圣

城，过程中会有许多乱糟糟的事发生；但我们需要与祂合作，

让祂作工，让祂使我们的心在圣别上得以坚固。有一首诗歌说

到要用功朝见主面，花时间在主前得蒙圣别（诗歌四七七首）。

这该是我们每日的生活，我们需要让神圣别的性情一点一点地

分赐到我们里面，从我们的灵，透过我们的心，达到我们内里

的各部分。 

神不仅在祂法理的救赎里 
使我们分别归祂， 

也在祂生机的拯救里用祂自己浸透我们  

神不仅在祂法理的救赎里借着基督救赎的血使我们分别归

祂，而在地位上成为圣别，也在祂生机的拯救里借着祂自己圣



                                   93 
 

别的性情用祂自己浸透我们，而在性情上圣化我们（来十三 12，

十 29，罗六 19、22，弗五 26，帖前五 23~ 24）。今天我们乃是

在性情上被圣化，意思是我们的性情要被神圣别的性情所充满、

浸透。此时此刻，主就在我们里面作拯救的工作。如果这时刻

你没有被圣化，你就没有得拯救；这是生机的救恩。我们错过

了许多让主生机拯救我们的时刻，以致圣化的过程在我们里面

停顿了。我们的确需要主的恩典，让和平的神亲自全然圣别我

们；祂要完完全全、终极完成地在各方面圣别我们。这就是和

平的神一天过一天在我们里面所作的，直到我们见主的时候。 

神在性情上圣化我们的灵、魂、体， 
乃是神圣的“子化”我们 

神在性情上圣化我们的灵、魂、体，乃是神圣的“子化”

我们，使我们成为神的众子，叫我们在生命和性情上，但不在

神格上，成为与祂一样，好使我们能作神的彰显（弗一 4~5，来

二 10~11）。这又是一个极大的真理（参罗一 4 注 7）。神圣化

我们的工作，也就是祂“子化”的工作。我们已经重生为神的

儿子，但“子化”还不完全。今天祂仍在借着圣化的过程来完

成这工。神拣选我们，要我们成为圣别，这乃是为着儿子的名

分（弗一 4~5）。“子化”最终的目标就是团体的、宇宙的儿子

名分─新耶路撒冷。 

神这样圣别我们， 
就保守我们的灵、魂、体全然完全 

神这样圣别我们，就在我们灵、魂、体的素质里变化我们，

使我们在性质上全然像祂；如此，祂就保守我们的灵、魂、体

全然完全（帖前五 23）。神借着圣别我们而保守我们三部分的

人；当我们内里的各部分被圣别，这些部分就得蒙保守，在我



                                   94 
 

们主耶稣基督来临的时候无可指摘。希伯来二章十一节说，“因

那圣别人的，和那些被圣别的，都是出于一；因这缘故，祂称

他们为弟兄，并不以为耻。”主称我们为弟兄，并不以为耻，

这是件大事。有时我看看自己，真觉得自己是那样不圣别，不

像主的弟兄。然而，主称我们为弟兄，并不以为耻，因为祂正

在我们里面作圣别的工作；祂需要我们与祂合作。 

在量的一面，神要全然圣别我们；在质的一面，神要保守

我们得以完全，就是要保守我们的灵、魂、体得以完美。神造

我们有三部分，今天祂正在作的，就是借圣别我们而保守我们

的各部分，好叫我们全人都成为祂的彰显。虽然我们堕落成为

罪恶的，但神的心意并没有改变，祂仍专注在这件事上，作工

使我们蒙保守，得以完全，无可指摘。虽然神保守我们，但我

们必须负起责任，采取主动，与神的运行合作，借着使我们的

灵、魂、体被圣灵浸透而蒙保守（帖前五 12~24）。 

我们要与神合作，借着运用我们的灵， 
以保守我们的灵是活的 

我们必须运用我们的灵与神交通， 

以保守我们的灵是活的 

我们要与神合作，在圣别中保守我们的灵，就必须借着运

用我们的灵，以保守我们的灵是活的。我们要保守我们的灵，

就必须运用我们的灵与神交通，以保守我们的灵是活的；我们

若不这样运用我们的灵，就会把我们的灵留在死沉的光景里。

我们若习惯有一个死沉的灵，就表明我们没有与神合作。神要

保守我们的灵，但这需要我们的操练，好叫我们的灵活而不死

沉。我们要维持与主的交通，好使我们的灵有活力。若是人的



                                   95 
 

灵不尽功用，一直都是死沉的，那么神在他身上必定无法往前。

一个死沉的灵无法蒙保守。 

喜乐、祷告、谢恩就是运用我们的灵；要保守我们的灵，

首先必须运用我们的灵，保守我们的灵是活的，并将我们的灵

从死亡中拉出来（16~ 18）。神对我们的旨意，就是要我们常常

喜乐，不住地祷告，凡事谢恩。我们需要与那圣化人的神合作，

使我们从灵里死沉的光景分别出来（参民六 6~8，林后五 4）。

民数记六章给我们看见，拿细耳人的愿要求拿细耳人远避死亡。

我们也必须在我们的灵里，用我们的灵敬拜神、事奉神并与神

交通；我们向神所是的一切、所有的一切和所作的一切，都必

须在我们的灵里（约四 24，罗一 9，腓二 1）。新约独特的诫命，

就是要我们活在灵中，将心思置于灵；我们要在灵里敬拜、事

奉、交通并作一切事，如此我们的灵就会一直是尽功用的、活

的，而蒙保守。 

我们要保守我们的灵脱离一切的玷污和污染； 

操练自己，对神对人都存无亏的良心； 

留意我们的灵，将心思置于灵，顾到我们灵里的安息 

我们要保守我们的灵，就需要保守这灵脱离一切的玷污和

污染（林后七 1）。甚至我们的灵也可能被玷污，所以使徒保罗

嘱咐哥林多人，要“洁净自己，除去肉身和灵一切的玷污，敬

畏神，以成全圣别”（1）。我们要保守我们的灵，就必须操练

自己，对神对人都存无亏的良心（徒二四 16，罗九 1，参八 16）。

我们需要对付我们的良心；我们的良心若有亏欠，有控告，我

们的灵就不能蒙保守。我们要保守我们的灵，就必须留意我们

的灵，将心思置于灵，顾到我们灵里的安息（玛二 15~16，罗八

6，林后二 13）。 



                                   96 
 

我们要与神合作，清理我们心理之心的 
三条主要“动脉”—我们的心思、情感和意志 

我们的心思必须被更新，情感必须被基督的爱摸着并浸透，

意志必须被复活的基督征服并注入 

我们要与神合作，在圣别中保守我们的魂，就必须清理我

们心理之心的三条主要“动脉”，就是我们魂的各部分—我们

的心思、情感和意志（腓二 2、5，一 8，二 13）。我们的魂要

被圣别，我们的心思就必须被更新，成为基督的心思（罗十二 2），

我们的情感必须被基督的爱摸着并浸透（弗三 17、19），我们

的意志必须被复活的基督征服并注入（腓二 13，参歌四 4 上，

七 4 上），并且我们必须用全人来爱主（可十二 30）。我们要

让主在我们的心思、情感和意志里，得着自由的通道，否则我

们心理之心的动脉就会阻塞；我们要在主面前一直有对付，好

维持我们心理之心的畅通。 

除去心理之心三条主要动脉的阻塞之路， 

就是向主彻底认罪 

除去心理之心三条主要动脉的阻塞之路，就是向主彻底认

罪；我们需要停留在主面前一段时间，求主把我们完全带进光

中；根据祂所暴露的，我们需要承认我们的缺点、失误、失败、

错误、恶行和诸罪（约壹一 5~9）。没有人能从悔改和认罪毕业。

在认罪的事上，花三、五分钟，甚至十分钟，都是不够的；我

们要花够长的时间在主面前，直到光照亮，我们在主审判的光

中被暴露。这样，我们的认罪才是真实的，我们里面的阻塞才

能除去。 

我们要清除我们心思动脉的阻塞，就需要承认在我们思想

里和我们的思想方式上一切有罪的事物。我们要清除我们情感



                                   97 
 

动脉的阻塞，就需要承认我们表达喜乐和忧伤的方式是天然的

甚至是属肉的，并且我们许多时候恨我们所该爱的，爱我们所

该恨的。我们要清除我们意志动脉的阻塞，就需要承认我们意

志里背叛的病菌。我们若花够多的时间清除心理之心三条主要

动脉的阻塞，就会感觉到我们全人活了，并且光景非常健康。 

我们要与神合作，在圣别中保守我们的身体，  
就必须把我们的身体献给祂 

我们堕落的身体，乃是撒但、罪和死的“聚会所”， 

但借着基督的救赎，我们的身体是基督的肢体和圣灵的殿 

我们要与神合作，在圣别中保守我们的身体，就必须把我

们的身体献给祂，使我们能为着召会生活过圣别的生活，实行

身体生活，以完成神纯全的旨意（罗十二 1~2，帖前四 4，五 18）。

我们需要一再地将身体献上，并用圣别和尊贵，持守自己的器

皿。 

我们堕落的身体，就是肉体，乃是撒但、罪和死的“聚会

所”，但借着基督的救赎，并在作为父、子、灵“聚会所”的

我们重生之灵里，我们的身体是基督的肢体和圣灵的殿（罗六 6、

12、14，七 11、24，林前六 15、19）。这里有两个“聚会所”；

我们堕落的身体是撒但、罪和死的“聚会所”，而我们重生的

灵是父、子、灵的“聚会所”。我们堕落、被玷污的身体，至

终竟能成为基督的肢体和圣灵的殿；为此，我们该将我们身体

上的肢体献给神作义的兵器，以至于圣别（罗六 13、19）。 

保守身体就是在我们的身体上荣耀神，显大基督 

保守身体就是在我们的身体上荣耀神（林前六 20）。我们

是神重价买来的，就要在我们的身体上荣耀神。保守身体就是

在我们的身体上显大基督（腓一 20）。 



                                   98 
 

我们不照我们的魂（旧人）生活， 

我们罪的身体就失业，被解雇 

我们要保守身体，就必须不照我们的魂（旧人）生活；这

样我们罪的身体就失业，被解雇（罗六 6）。我们若是属魂的，

凭我们的魂生命而活，我们罪的身体就不会被解雇，反而会非

常活跃。然而，当我们否认我们的魂，将我们的旧人留在十字

架上，我们罪的身体就失业，被解雇，使我们不再作罪的奴仆。 

我们要献上自己作义的奴仆， 

并献上我们的肢体作义的兵器 

我们要保守身体，就必须不将我们的身体献给任何有罪的

事物，倒要献上自己作义的奴仆，并献上我们的肢体作义的兵

器（13、18~19、22，但五 23）。我们全人的各部分，包括我们

身体上所有的肢体，都该为着主。 

“神的旨意就是要你们圣别，禁戒淫乱；要你们各人晓得，

怎样用圣别和尊贵，持守自己的器皿。”（帖前四 3~4）不认识

神，乃是人放纵私欲邪情的基本原因（5）。帖撒罗尼迦人身处

一个淫乱的社会，所以保罗劝勉他们要用圣别和尊贵，持守自

己的器皿，就是他们的身体。今天资讯系统发达，网际网路上

传播的东西很容易激起我们的情欲，叫我们沉迷于其中；所以，

我们必须谨慎自己看什么、听什么、读什么，以及与什么人来

往。我们都要逃避青年人的私欲。 

我们要保守身体，就必须痛击己身，叫身为奴， 

以成就我们神圣的目的，就是成为圣城 

我们要保守身体，就必须痛击己身，叫身为奴，以成就我

们神圣的目的，就是成为圣城（林前九 27，启二一 2）。（M. C.） 


