
                                   62 
 

第四篇 
神的奥秘─基督 

 

本篇信息同着这一系列训练里的负担，乃是经历、享受并

彰显基督。我们的经历取决于我们的认识。我们越认识基督，

越对基督每一项的丰富有所认识，就越能为我们开路，引进对

基督更多的经历。我们认识主作我们的救主和主，这固然很好，

但这只是在某个层次上的经历，我们需要继续往前。除非我们

竭力进入新约每一卷书里所启示关于基督每一项的丰富，否则

我们对基督的经历就非常有限。举例来说，若是一颗钻石装在

精美的盒子里，小孩子可能喜欢盒子过于钻石；但成年人会珍

赏钻石过于盒子。照样，我们都需要看见圣经里的钻石。 

本篇信息的篇题是“神的奥秘─基督”，这是一颗很大的

钻石。盼望我们都有心，渴望认识这件事。我们许多人可能早

就听过并知道这个题目，对这些辞汇很熟悉。但我们再核对自

己就会发现，我们对这个主题所能讲说的甚少。相反的，对有

些新蒙恩的人来说，这或许是个全新的题目。这样的人更有福，

因为他们敞开。盼望我们都有心，渴望看见基督是神的奥秘。 

在本篇信息中，我们要从启示一面说起，先说到圣经里面

论到奥秘的原则，以及包罗万有的基督如何是神的奥秘。信息

的中心负担在于信息的后半段，说到我们对基督作神的奥秘的

经历。我们要一点一点依序往前，直至达到最高点。  



                                   63 
 

圣经里面所说的奥秘， 
是指隐藏在神心里的事； 

这就是圣经里面论到奥秘的原则 

圣经里面所说的奥秘，不光是指那些向我们隐藏，我们所

不知道的事，更是指隐藏在神心里的事；这就是圣经里面论到

奥秘的原则（可四 11，罗十六 25~26，西一 26~27，二 2，四 3，

弗一 9，三 3~4、9，五 32，六 19）。圣经说到一些奥秘的事，

人可能觉得好奇，但那些事并不是重点。圣经里面论到奥秘的

原则，是指隐藏在神心里的事；这才是我们要认识的奥秘。 

在罗马十六章二十五节，保罗说到“历世以来密而不宣之

奥秘的启示”。在神的心里，有一些事是密而不宣的，甚至在

整个旧约时代，都没有向人启示出来。歌罗西一章二十六节说，

“历世历代以来所隐藏的奥秘，但如今向祂的圣徒显明了。”

这里的“圣徒”包括我们众人，就是在基督里的信徒。神不要

这些在祂心中隐藏的事，一直留在祂心里。在旧约里，从创造

以来，甚至连天使也不知道神在作什么。所以彼得说，“天使

也渴望详细察看这些事。”（彼前一 12）天使可能看见神创造

的万物，但他们不了解神心中隐藏的事，神没有将这些事告诉

天使。甚至旧约的列祖也没有看见在神心中隐藏的事，因为保

罗说，“这奥秘在别的世代中，未曾给人们的子孙知道。”（弗

三 5）这历世以来密而不宣之奥秘，从来没有人知道，直到保罗

的时候才开始揭示出来。保罗说，这奥秘已经向我们显明，所

以我们该渴慕认识这些奥秘。 



                                   64 
 

“神的奥秘，就是基督” 

歌罗西二章二节说，“神的奥秘，就是基督；”神的奥秘

是在基督里显明出来，所以基督就是神的奥秘。这就是本篇信

息最主要的启示。 

圣经中有五大奥秘 

宇宙的奥秘就是神，祂是宇宙的意义和目的 

圣经中有五大奥秘。第一，宇宙的奥秘就是神，祂是宇宙

的意义和目的（创一 1，启四 11，弗三 9）。启示录四章十一节

说，“我们的主，我们的神，你是配得荣耀、尊贵、能力的，

因为你创造了万有，并且万有是因你的旨意存在并被创造的。”

这节圣经告诉我们，一切受造之物都是出于神心里的奥秘。神

创造一切造物，都有其原因和定旨；但在某一个时候之前，祂

从未把原因告诉人。直到新约的时候，祂才向祂的圣徒显明这

事。我们都包括在其中，我们难道不想知道这奥秘么？以弗所

三章九节说，“并将那历世历代隐藏在创造万有之神里的奥秘

有何等的经纶，向众人照明。”是谁创造了万有？在创造者心

里有一个奥秘，我们应该渴望要知道。 

人的奥秘也是神 

第二，人的奥秘也是神（创一 26，亚十二 1，林前二 11）。

我们常听到人作见证，他们之所以向福音敞开，就是因为体会

到自己是个奥秘，不知道自己为何存在。诗篇一百三十九篇十

四节说，“因我受造奇妙可畏。”人受造是何等的奇妙。神造

人，必定有祂更深奥的思想，但人不懂。人的存在，一定是非

常有意义的。人是个奥秘；这个奥秘的答案就是神。 



                                   65 
 

神的奥秘就是基督 

第三，神的奥秘就是基督（西二 2）。 

基督的奥秘就是召会 

第四，基督的奥秘就是召会（弗三 4，西四 3）。人要认识

神，就必须来寻找基督；要认识基督，就必须来到召会。人必

须认识召会，看见召会，才能认识基督。在以弗所三章四节，

保罗说，“你们念了，就能借此明了我对基督的奥秘所有的领

悟。”然后，保罗接着在五至十一节说到召会，因此基督的奥

秘就是召会。 

召会的奥秘乃是基督的生机体， 
就是基督的身体作基督的扩大 

第五，召会的奥秘乃是基督的生机体，就是基督的身体作

基督的扩大（一 22~23，四 4、16，五 30、32）。召会的奥秘就

是基督的生机体。许多人以为召会是指一栋物质的建筑物。有

些人比较进步，就说召会不是物质的建筑物，而是一群人。但

即使如此，召会就真的只是一群人么？什么是召会的实际？召

会的实际乃是基督的身体。你看见召会是基督的身体，就知道

什么是真正的召会。因为基督作为神的奥秘，是这身体的头，

而召会作为基督的奥秘，是这头的身体。合起来说，基督与召

会就是极大的奥秘。 

在以弗所书中，“奥秘”是一个重要的辞 

在永远里神计划了一个意愿，这意愿乃是个奥秘 

在以弗所书中，“奥秘”是一个重要的辞。在永远里神计

划了一个意愿，但这意愿隐藏在祂里面，乃是个奥秘（一 9）。 



                                   66 
 

这奥秘在我们调和之灵里的揭示， 
就是奥秘的启示 

神隐藏的定旨是个奥秘，这奥秘在我们调和之灵里的揭示，

就是奥秘的启示（三 3、5）。保罗讲到启示这件事时提到灵，

说，这奥秘是“在灵里启示祂的圣使徒和申言者”（5）。关于

“在灵里启示”这件事，我要请你们注意两处经文。首先，林

后三章十六节说，“但他们的心几时转向主，帕子就几时除去

了。”许多人熟悉这经文。我们要得着启示，就该祷告：“主，

现在我将心转向你，除去所有的帕子，我要看见你，看见你是

神的奥秘。主，我没看见，我不懂，我不了解也不明白。所以，

主，我将心转向你。”其次，以弗所一章十七至十八节说，“愿

我们主耶稣基督的神，荣耀的父，赐给你们智慧和启示的灵，

使你们充分地认识祂；光照你们的心眼，使你们知道祂的呼召

有何等盼望。”我们也该这样祷告：“主，我要操练我的灵，

赐给我智慧和启示的灵。我要看见在我灵里的事。求你光照我

的心眼，使我的心眼得开，能看见这奥秘。” 

神的奥秘乃是祂隐藏的定旨 

神的奥秘乃是祂隐藏的定旨，这奥秘有一个经纶─奥秘的

经纶（三 9）。 

基督是个奥秘，召会彰显基督，乃是基督的奥秘 

基督是个奥秘，召会作为基督的身体彰显基督，乃是基督

的奥秘（4，西四 3）。 

基督与召会是一灵，这是极大的奥秘 

基督与召会是一灵，这是极大的奥秘（林前六 17，弗五 32）。

我们把神的奥秘─基督，以及基督的奥秘─召会这两件事摆在



                                   67 
 

一起，就成了保罗在以弗所书所说那极大的奥秘。为此我们需

要启示。这奥秘的启示开始于马太十六章。在那里主带门徒们

远离耶路撒冷，到了该撒利亚腓立比的境内，就问他们说，“人

说人子是谁？”他们说，有人说是施浸者约翰，另有人说是以

利亚，还有人说是耶利米，或申言者中的一位。祂对他们说，

“你们说我是谁？”西门彼得回答说，“你是基督，是活神的

儿子。”耶稣回答他说，“西门巴约拿，你是有福的，因为不

是血肉之人启示了你，乃是我在诸天之上的父启示了你。”

（13~17）主说父启示了彼得，意思是父把神的奥秘─基督─启

示给彼得，使他看见耶稣就是基督，是活神的儿子。在福音书

里，许多人因耶稣说自己是神的儿子而感到不悦（参太二六

63~68）。圣经说到神的儿子，乃指祂是父的彰显。以赛亚九章

六节说，“有一婴孩为我们而生，有一子赐给我们；……祂的

名称为奇妙的策士、全能的神、永远的父。”父向彼得启示基

督是神的奥秘。彼得回答主的问题后，主就对他说，“你是有

福的。”（太十六 17）然后主继续说，“我还告诉你，你是彼

得，我要把我的召会建造在这磐石上。”（18）在此是子向彼

得启示了召会作基督的奥秘。所以在十六章，父启示子基督是

神的奥秘，然后子启示召会是子基督的奥秘。 

这两个奥秘的揭示，包括三个步骤，就是预言、应验以及

启示。关于子的预言，以赛亚书说，“有一婴孩为我们而生，

有一子赐给我们。”（九 6）又说，“必有童女怀孕生子，她要

给他起名叫以马内利。”（七 14）借着耶稣出生于伯利恒，这

预言得着了应验（太二 1）。然而大部分人不认识耶稣就是神的

奥秘，以至于他们虽然看见祂，却说祂是木匠的儿子（十三 55）。

他们不仅没有启示，没有看见耶稣就是旧约预言的那一位的应

验，甚至还藐视祂说，“这不是那木匠么？不是马利亚的儿子，



                                   68 
 

雅各、约西、犹大、西门的长兄么？祂妹妹们不也是在我们这

里么？”（可六 3）另外有些人似乎好一点，说祂是施浸者约翰，

说祂是申言者（参太十六 14）。这些人虽没有藐视祂，但也不

过认为祂是个比较伟大的人而已。这些人都没有看见耶稣是基

督，是神的儿子，是神的奥秘。 

马太十六章不仅说到父启示了基督，也说到子基督启示了

召会。在十八节主说，“我要把我的召会建造在这磐石上。”

这关于召会的预言，在五旬节那天得着应验（徒二 1~4）。即便

如此，在五旬节那天，人还是不了解召会的事。他们看见门徒

们被圣灵充溢，就讥诮他们是被新酒灌满（13）。到了行传四

章，彼得和约翰被议会捉拿并审问，他们只知道彼得和约翰是

没有学问的平民（1~7、13），这是因为他们没有召会的启示。 

乃是直到保罗的时候，人才开始认识召会这奥秘。保罗说，

“就是照着启示使我知道这奥秘，正如我前面略略写过的，你

们念了，就能借此明了我对基督的奥秘所有的领悟。”（弗三

3~4）我们可以用一个例子来解释预言、应验和启示这三个步骤。

假设我说我要把一本圣经送给某位弟兄，这乃是“预言”。有

一天，我把圣经放在外套里，来找这位弟兄，这乃是“应验”。

我见到弟兄就对他说，“我有一本圣经要送给你。”这位弟兄

点头表示知道，却还没有看见圣经。直到我把圣经从外套里拿

出来交到他手中，他看到并收下，这才是“启示”。今天的光

景也是如此，人看不见耶稣是基督，是神的奥秘，所以需要启

示。关于召会的预言已经应验，但人还是看不见，不知何为召

会，以为召会仅仅是一栋建筑物，所以也需要启示。愿主开我

们的眼睛，使我们能看见神的奥秘和基督的奥秘。 



                                   69 
 

包罗万有的基督是神的奥秘 

神自己是个奥秘，基督是这奥秘的奥秘； 
“神的奥秘”指明无法理解且解释不来的事物 

包罗万有的基督是神的奥秘（西二 2）。神自己是个奥秘，

基督是这奥秘的奥秘。“神的奥秘”指明无法理解且解释不来

的事物。 

包罗万有、延展无限的基督作为神的奥秘， 
是神的解释、说明和彰显─神的话 

包罗万有、延展无限的基督作为神的奥秘，是神的解释、

说明和彰显─神的话（约一 1、14）。约翰一章一节说，“太初

有话，话与神同在，话就是神。”十四节说，“话成了肉体，

支搭帐幕在我们中间。”十八节说，“从来没有人看见神，只

有在父怀里的独生子，将祂表明出来。”在此我们看见，基督

是神的奥秘，意思是基督乃是神的解释和表明。基督是神的话，

祂解释、说明、彰显并表明神。我们都知道神是爱。人若要认

识什么叫作神是爱，就需要去看耶稣。在路加七章，耶稣遇见

一列送葬的队伍，是一个寡妇失去了她独生的儿子。耶稣看见

那寡妇，就对她动了慈心，于是上前按着棺杠，吩咐那青年人

起来，并把他交给他母亲（12~15）。这给我们看见什么叫作神

是爱。 

什么叫作神是光？只要看看耶稣就知道。在约翰八章，经

学家和法利赛人带着一个行淫时被拿的妇人来见耶稣。主对他

们说了几句话，光就照亮了（3~12）。甚至祂也是义。在七节

祂说，“你们中间谁是没有罪的，谁就先拿石头打她。”所有

人的良心都被这话摸着，就从老的开始，一个一个的出去了。



                                   70 
 

这乃是话中之光照耀出来的结果。神也是圣，祂与世俗有别且

没有搀杂，我们看耶稣就知道。二章记载有一天耶稣到殿里去，

看见殿里有卖牛羊鸽子的，并有兑换银钱的人坐在那里，就拿

绳子作成鞭子，把众人连羊带牛都赶出殿去。祂为神的家心里

焦急，如同火烧（14~17）。这乃是神的圣在基督耶稣这人身上

运行并彰显出来。人若想要看见神，就要看这位基督，因为祂

把神彰显并显明出来了。 

神虽是无限、永远的，无始无终， 

但祂也有历史，有故事 

神虽是无限、永远的，无始无终，但祂也有历史，有故事

（罗十六 26，诗九十 2）。诗篇九十篇二节说，“从亘古到永

远，你是神。”弥迦书五章二节说，“祂是从亘古，从太初而

出。”有一天，这永远的一位走进时间里，祂的故事从此开始。

我们可以看见这位神是谁，也看见祂从成为肉体，一路经过所

有的过程，至终达到祂的宝座。在这过程中的每一步，我们都

看见神的故事。 

包罗万有、延展无限的基督，乃是神的历史； 

祂在基督里经过过程，使祂可以进到我们里面 

包罗万有、延展无限的基督─神的奥秘，神奥秘的故事─

乃是神的历史。神的历史是指祂在基督里所经过的过程，使祂

可以进到我们里面，并使我们得以被带到祂里面；这过程包括

成为肉体、人性生活、钉死、复活、升天、得荣和登宝座（约

一 12~14、29，三 14，十二 24，十四 20）。借着每一个步骤，

我们得以更认识神。借由这些步骤，祂不仅临及我们，最终还

进到我们里面，并把我们带到祂里面，使我们认识神是谁。这

过程中的每一个步骤、每一段历史都很重要，使我们得以认识

这位神的所是。 



                                   71 
 

一切智慧和知识的宝藏， 
都藏在这位基督里面 

一切智慧和知识的宝藏，都藏在这位是神的奥秘之包罗万

有、延展无限的基督里面（西二 3）。在歌罗西的召会生活中，

有了文化的搀杂，使他们受到打岔。这些文化的元素包括宗教，

就是与犹太教的规条并与仪式有关的禁欲主义，以及哲学，就

是与智慧派并与敬拜天使有关的神秘主义。在二章六至七节保

罗说，“你们既然接受了基督，就是主耶稣，在祂里面已经生

根，并正被建造。”他告诉歌罗西人，他们已经生根在基督这

土壤里。一切智慧和知识的宝藏，都藏在基督里面，这位基督

就是他们所需要的智慧和知识。然而，歌罗西信徒已经从基督

里被移植出来，种到别的土地上了。 

智慧与我们的灵有关，知识与我们的心思有关（弗一 8、17）。

神是智慧和知识的独一源头（罗十六 27，十一 33）。这是关于

基督与召会之神圣经纶的属灵智慧和知识（弗一 10，三 9，五

32）。智慧和知识也是指神一切的“故事”说的。这一切关乎

神故事的智慧和知识，都藏在这位是神奥秘的基督里面（西二

2~3）。 

基督作为神的奥秘， 
乃是神格丰满的具体化身 

基督作为神的奥秘，乃是神格丰满的具体化身（9）。歌罗

西二章九节说，“神格一切的丰满，都有形有体地居住在基督

里面。”这一节相当关键，是为着我们的经历。我们也许觉得

这节经文不过是客观的事实，但这正是我们经历的开始。 

歌罗西书有三处关键的经节，启示关于经历基督作神的奥

秘：二章二节、九节和十节。在以下的信息里，我们要探讨其



                                   72 
 

要义。二节说，“要叫他们的心得安慰，在爱里结合一起，以

致丰丰富富地在悟性上有充分的确信，能以完全认识神的奥秘，

就是基督。”这是本篇信息篇题“神的奥秘─基督”的由来。

“以致”，意即“结果是”，因此，我们的心得安慰，在爱里

结合一起，结果就是丰丰富富地在悟性上有充分的确信，能以

完全认识神的奥秘，就是基督。 

丰丰富富地在悟性上有充分的确信，以及完全认识神的奥

秘就是基督，这二者彼此之间是对等的，指着同一件事。丰丰

富富地在悟性上有充分的确信，与我们认识神的奥秘就是基督

有关。我们若要认识神的奥秘就是基督，首先需要经历二章二

节所说的，我们的心要得安慰。为要看见奥秘，我们的心很重

要，事实上我们整个人都必须被调整，我们内里所有的部分都

必须有正常的功用，才能看见神的奥秘。 

我们的心需要被调整，心思需要清明，情感需要受管理，

意志需要降服，才能看见神的奥秘就是基督。我们的心思不能

被任何事物霸占或拦阻。歌罗西人就是让世上许多哲学、宗教

和文化的标准进到召会生活里，甚至用这些标准彼此审判，结

果他们就被掳去离开基督。基督才是他们的美地，但他们的心

充满其他的事物，就不能享受这美地。 

有时我们与主交通，心里还在思念许多其他的事；我们需

要主的恩典，好能倒空并向祂敞开，全人专注在祂身上。就像

林后十一章三节所说，“我只怕你们的心思或被败坏，失去那

向着基督的单纯和纯洁。”即使我们在召会生活中必须忙于许

多事务，仍要求主保守，学习放下担子，花时间与祂交通，十

分钟或三十分钟都好。 

我们能不能完全与主是一？许多时候，圣徒们听信息时，

仍然戴着工作的眼镜，带着自己的负担，所以他们看见的点，



                                   73 
 

都是为了符合自己的工作和负担，却没有领受到真正从主来的

负担。我们的心要得安慰，心思需要受调整，情感需要受规律，

意志需要被降服；只有当我们在正确的情形里，才能看见这极

大的奥秘。 

我们需要“丰丰富富地在悟性上有充分的确信”。我们也

许有信，但不是充分的确信。对基本的真理和信仰，对于召会，

我们必须有充分的确信，否则一旦遭遇攻击，我们就会动摇。

我们的心里若有充分的确信，就能留在祂的话里，坚定地走主

的路。求主保守我们在祂恢复的道路上，有充分的确信。 

当我们遇到风波，我们必须到主面前，问主说，“主，这

是不是你的话，是不是你的行动？”我们在悟性上有充分的确

信，能以完全认识神的奥秘，就是基督。我们有这样的确信，

就能像殉道者一样为主牺牲一切。诗篇五十一篇六节说，“看

哪，你所喜爱的，是内里真实；你在我隐密处，必使我认识智

慧。”因此，我们里面各部分的功用都需要正确，才能认识神

的奥秘就是基督。 

“神格一切的丰满”乃指整个的神格，完整的神 

“神格一切的丰满”乃指整个的神格，完整的神（西二 9）。

“神格”一辞有力的指明基督的神格。神格既包含父、子、灵，

神格的丰满就必是父、子、灵的丰满（太二八 19，林后十三 14）。

当主耶稣来到地上行走，人并不认识祂；然而，神格一切的丰

满都有形有体地居住在基督这人里面。基督是神格丰满的具体

化身，这意思是，三一神的丰满有形有体地居住在基督里面（西

二 9）。这含示基督在祂人性里所穿上的肉身，指明神格一切的

丰满都居住在这位有属人身体的基督里面（约一 14，罗八 3，

来二 14）。在基督成为肉体以前，神格的丰满乃是居住在作为



                                   74 
 

永远之话的基督里面，但不是有形有体地居住在祂里面（约一

1）。从基督成为肉体穿上人的身体以后，神格的丰满就开始有

形有体地居住在祂里面，并居住在祂得荣的身体里（腓三 21），

从今时直到永远。 

三一神成为人，不仅以人的身分在地上过为人生活，也以

人的身分经过死、复活、升天并登宝座。所以行传七章记载，

当司提反殉道时，他说，“看哪，我看见……人子站在神的右

边。”（56）马太二十六章也说到，当主耶稣在议会受审时，

祂回答说，“从此以后你们要看见人子，坐在那大能者的右边，

驾着天上的云而来。”（64）这位人子，神格一切的丰满都有

形有体地居住在祂里面。主耶稣复活的那晚来到门徒所在的地

方，向他们显现，并向他们吹入一口气，说，“你们受圣灵。”

（约二十 19~22）在路加二十四章，主在复活里向两个往以马忤

斯去的门徒显现，并为他们解开圣经。之后，主又向其他的门

徒显现，他们却惊惶害怕，以为看见了灵。祂说，“摸我看看，

灵没有肉没有骨，你们看我是有的。说了这话，就把手和脚给

他们看。”他们正觉得希奇的时候，耶稣说，“你们这里有什

么吃的没有？”他们便递给祂一片烧鱼（36~42）。这给我们看

见，神格一切的丰满有形有体地居住在主里面；主没有舍弃身

体，祂是有人的身体，但那是一个得荣耀的身体。赞美主，丰

满居住在祂里面。 

这是何等的福音！歌罗西二章十节说，“你们在祂里面也

得了丰满。”意即一切的丰满在主里面，而我们能在祂里面得

着丰满，我们能享受这丰满。我们要知道，丰满就是神的丰富

满溢出来，给我们得着并经历。 



                                   75 
 

歌罗西二章九节的“丰满” 
不是指神的丰富，乃是指神丰富的彰显 

歌罗西二章九节的“丰满”不是指神的丰富，乃是指神丰

富的彰显。丰富是一样东西的量，而丰满是一样东西流出来、

溢出来，成为那样东西的彰显。那居住在基督里的，不仅是神

格的丰富，也是神所是之丰富的彰显。神的丰满就是神的丰富

满溢出来了，这满溢出来就是神的彰显。神格的丰满乃是神格

的彰显，就是神所是的彰显（9）。 

正如一个器皿里装着丰富的内容，若没有满溢出来，就没

有丰满，因为人看不到里面丰富的内容。当主在地上行走时，

乃是带着神的满溢来行走，所以人看见祂，就看见了神。马可

五章说到一个患了十二年血漏的妇人，“她听见耶稣的事，就

从群众后面来摸耶稣的衣服。因为她说，我只要摸着祂的衣服，

就必得拯救。于是她血漏的源头立刻干了，她便觉得身上的灾

病得了医治。”（25~29）她还没有与主谈话，只是摸了主的衣

服，就得医治。这是因为主有神的丰满，祂在各方面把神都涌

流、满溢出来。我们从这幅图画看见，“从祂的丰满里我们都

领受了。”（约一 16）神格是在旧造（宇宙）中并在新造（召

会）中得着彰显（西一 15、18）。 

当神的儿子成为肉体成了一个人， 
在祂身上有神的丰满， 

而我们从这丰满里都领受了 

当神的儿子成为肉体成了一个人，在祂身上有神的丰满，

而我们从这丰满里都领受了（约一 14、16）。约翰一章十六节

里的“恩”不是指丰富的恩，乃是指丰满的恩；丰富的恩是在

神里面，而丰满的恩是在基督耶稣里（西二 9）。我们所领受的



                                   76 
 

恩典乃是丰满的恩典；从我们得救时开始，我们就可以恩上加

恩地领受。约翰一章十六节的“恩上加恩”可比作滚滚海涛，

一波接着一波，绵绵不绝。我们已经被放到这位基督里；祂已

经是我们的分。这就是我们认识神的方法。基督是神的奥秘，

祂使神对我们成为可认识的；祂是神满溢出来给我们，所以从

祂的丰满里我们都领受了。 

神格一切的丰满都有形有体地 
居住在基督里面； 

作为在基督里的信徒， 
我们在基督里得了丰满 

“丰满”，含完备，完全意；一切的丰满 
都居住在基督里，我们在祂里面，也得了丰满 

神格一切的丰满都有形有体地居住在基督里面；作为在基

督里的信徒，我们在基督里得了丰满（西二 9~10）。十节的“丰

满”，原文含完备，完全意。因着一切的丰满都居住在基督里，

又因为我们已经被摆在祂里面，所以我们也就得了丰满，充满

一切神圣的丰富（林前一 30，弗三 8）。我们都被摆在基督里，

就如林前一章三十节说，“你们得在基督耶稣里，是出于神。” 

所有相信基督的人， 

都已经被摆在基督里了 

所有相信基督的人，都已经被摆在基督里了；因此我们与

祂联合并且与祂是一（加三 27，林后五 17）。加拉太三章二十

七节说，“你们凡浸入基督的，都已经穿上了基督。”这节说

出我们对基督的经历开始于受浸。我们受浸时，就是浸入基督，

被摆在基督里。在基督里，有神格一切的丰满（西二 9），并且

基督要成为我们的分（一 12）。 



                                   77 
 

我们信徒已经被摆在基督里面， 

与祂联合，归属于祂 

我们信徒已经被摆在包罗万有、延展无限的基督里面，与

祂联合，归属于祂，以祂为我们的丈夫；因此，我们与祂乃是

一（28，罗七 2~4，林前六 17）。歌罗西人以哲学顶替了基督，

所以他们需要被带回到基督。我们可能也有许多人生哲学的标

准。我们照着从小到大所累积的文化标准来决定许多事，而不

倚靠主。然而对基督而言，我们在作决定时，是否享受基督作

我们丰满的分，这才是重要的。我们在这丰满里，有基督的心

思，有基督作智慧，成为我们的分，凭此来解决问题。 

我们与基督是一，有分于祂的一切； 

祂所经过的一切，乃是我们的历史 

因着我们与基督是一，我们就有分于祂所完成、所得着并

所达到的一切；我们承受了基督所经历并所经过的一切，领受

了祂所是和所有的一切。凡祂所经过的一切，现今乃是我们的

历史；祂所得着并所达到的一切，乃是我们所承受的基业。主

耶稣经过了正确的为人生活。当祂十二岁时，不只顺服天上的

父，也服从肉身的父母（路二 49、51）。祂的生活现今乃是我

们的历史。祂一切的为人生活、钉死十架以及祂所完成的一切，

包括对付撒但、肉体、旧人、撒但、世界，和执政掌权的，乃

是我们所承受的基业。 

结果乃是，祂所是的一切、所有的一切都归我们， 

祂所经历的一切也成了我们的历史 

结果乃是，祂所是的一切、所有的一切都归我们，祂所经

历的一切也成了我们的历史（西二 11~13，三 1）。我们要求主

开我们的眼睛，让我们看见什么是“在祂里面也得了丰满”（二

10）。神一切的丰满都乐意且丰丰满满地居住在祂里面（一 19），



                                   78 
 

整个三一神都在祂里面。当我们被摆在祂里面，就在祂里面得

了丰满。我们要花时间观看主，因为主是神的奥秘。如此就是

经历基督是神的奥秘。从祂的丰满里我们都领受了（约一 16），

还要继续天天领受。 

我们需要充分地领悟我们在基督里所有的， 
并运用信心，好有分于我们在基督里所有的一切 

我们需要充分地领悟我们在基督里所有的，并运用信心，

好有分于我们在基督里所有的一切（弗三 17）。我们需要在悟

性上对这一切的事有充分的确信。我们需要求主使我们的眼睛

得开启（路二四 31），来认识基督；也需要求主使我们的心眼

蒙光照（弗一 18），看见启示，使我们能有充分的确信。我们

要认识基督是神的奥秘，神格一切丰满都有形有体地居住在祂

里面。现今基督在我们里面，我们也在基督里面得了丰满。 

这丰满是包罗万有的； 
这丰满居住在基督里面，并且我们也得了丰满 

这丰满是包罗万有的，因此这丰满为我们成就了一切，完

全满足并供应我们，且使我们得了丰满，得以完全并完备（西

二 9）。我们有包罗万有、无穷无尽的丰满，这丰满有形有体地

居住在基督里面，并且我们在祂里面，也得了丰满（弗三 8，西

二 9~10）。这是整篇信息的总结，也是经历基督作神奥秘的关

键。（R. A.） 


