
                                   24 
 

第二篇 
认识基督作我们的榜样 

并以祂为榜样 

我近年来对于话语职事的负担，特别是基于行传六章四节：

“我们要坚定持续地祷告，并尽话语的职事。”现在，我们要

来看腓立比二章五至十一节。盼望我们众人都把全人向主敞开，

不要太在心思里分析，好让主活的话能进到我们里面的各部分。

这段经文说，“你们里面要思念基督耶稣里面所思念的：祂本

有神的形状，不以自己与神同等为强夺之珍，紧持不放，反而

倒空自己，取了奴仆的形状，成为人的样式；既显为人的样子，

就降卑自己，顺从至死，且死在十字架上。所以神将祂升为至

高，又赐给祂那超乎万名之上的名，叫天上的、地上的和地底

下的，在耶稣的名里，万膝都要跪拜，万口都要公开承认耶稣

基督为主，使荣耀归与父神。”本篇信息乃是根据保罗所写这

段非常深奥的话。 

我们是个大家庭，每个人都在不同的属灵阶段中。有些人

可能是第一次听到这些经文，你们要从知道这些经文开始，并

运用你们的灵和心思来理解。另有些人可能早已熟悉这些经文，

而在另一范围里。但无论如何，我们都要领悟，本篇信息的每

一个要点都不是道理，而是可经历的。 

本篇信息的篇题是“认识基督作我们的榜样并以祂为榜

样”。我们作为圣徒，需要知道什么叫作榜样。腓立比二章这

段经文让我们看见清楚的定义：榜样就是圣经所陈明的一种属

灵的典范或范例，为了叫我们能够效法。换句话说，我们希望

与之成为一模一样的，这就叫作榜样。基督在地上的人性生活

就是个榜样。在信息中我们会一步步认识这榜样，末了我们将



                                   25 
 

探究一个非常深奥的问题：当主成为肉体来到地上，祂就兼具

神性与人性，成了一个神人，有灵、魂、体，那祂是怎么回到

神格里的？我们会看见，当祂升天回到宝座上时，并没有把祂

的人性撇在一边。不久，祂就要再来管理全地，作万王之王，

万主之主。盼望我们都能活着看见祂的回来。但在那事发生之

前，祂必须有够多的圣徒，不论何种年龄、种族、国籍，他们

内里要有种特别、属灵的发展，让作为榜样的基督在他们里面

复制祂自己，使他们也成为这样的榜样。 

我们要经历基督并活基督， 
就必须认识祂作我们的榜样， 

并以祂为我们的榜样 

我们要经历基督并活基督，就必须认识祂作我们的榜样，

并以祂为我们的榜样（腓二 5~11）。我们要先认识祂作我们的

榜样。在我们里面，我们的灵要向主呼求：“主，我们要认识

你作我们的榜样。”然后我们要以基督为我们的榜样，应用基

督作我们的榜样。 

在腓立比二章五至十一节， 
保罗陈明基督为榜样； 

我们必须让这榜样灌注到我们里面 

在腓立比二章五至十一节，保罗陈明基督为榜样；我们必

须让这榜样灌注到我们里面。请听这话：“我们必须让这榜样

灌注到我们里面。”这个灌注现今正在进行。在这训练里，从

外面来看，我们似乎仅是安静地坐在这里，但我们里面调和的

灵却是非常积极地在运行，因为主渴望把祂自己作为这榜样的

实际，灌注到我们里面，好在我们每一位里面复制祂自己。我

们在这里不荣耀任何人，任何弟兄，包括时代的执事。但我们



                                   26 
 

实在看见倪柝声弟兄和李常受弟兄是我们的榜样，因为基督作

为榜样已复制在他们里面。 

一九七四年，我在底特律过召会生活。有一天我接到一通

电话，一位同工代表李弟兄打电话给我，说，李弟兄盼望我能

搬去加州安那翰，在生命读经的编辑服事上与他配搭。所以我

就去了，服事了二十四年，编辑了一篇又一篇的信息。表面上，

我日复一日作同样的工作。但当我开始工作时，一处旧约经节

临到我，我信这是出于内住的基督。申命记二十五章四节说，

“牛踹谷的时候，不可笼住它的嘴。”牛一圈又一圈地走，为

要把谷物踹好。保罗在林前九章九节应用了这经节，讲到他的

服事。那时我就祷告：“主，我要像一只牛一样在这里一圈又

一圈地走，但有一事，我不只要求，且要支取，那就是我绝不

笼住我的嘴，因为这是你渴望我作的；当我一次又一次地编辑

职事的话语时，我要把你的话一点一点地吃进来。”整整二十

四年，我把主的话一点又一点地吃进来，这对我成了莫大的祝

福。 

所以我们要领悟，基督作为榜样乃是借着活的话将自己灌

注到我们里面。我要强调灌注这事。这不是件很困难的事，只

要我们把心转向主，帕子就除去了。然后我们操练我们的灵，

将全人向主敞开，主就会把祂自己作为榜样灌注到我们里面，

不只是在表面，而是灌注到我们魂的最深处。 

盼望我们众人都能在主面前作一个真正敞开的器皿。这不

是说我们随时随处都对任何人敞开，乃是说在我们与主的关系

中，我们要作敞开的器皿。我们要作个决断，向主说，“主，

求你进到我全人的每一部分。我对你的请求乃是：主，愿你在

我还在地上的年日，就完全浸透我全人的每一部分。” 



                                   27 
 

以弗所三章十七节表明，基督正安家在我们心里。这不只

是字句道理。祂渴望进到我们全人的每一部分，进到我们心的

每一部分。祂不是来作客探访，而是要安家在我们心里。在座

许多中年甚至更年长的圣徒都能真诚地见证，你们是敞开的器

皿，你们祷告求主安家在你们心里，也领悟主的安家仍在进行

中。但是你们里面也有感觉，祂按着祂的时间和方式已摸着你

们里面的许多部分。每次有这种经历，我的回应总是：“主，

求你继续，因为按着你的性情，你作任何事都是彻底的。” 

基督徒生活的榜样， 
乃是这位倒空自己并降卑自己， 
又被神高举并荣耀的神人救主 

基督徒生活的榜样，乃是这位倒空自己并降卑自己，又被

神高举并荣耀的神人救主（腓二 6~9）。这是主在父神的安排下

所经过的一个完整过程。首先，祂倒空自己，降卑自己，在经

过种种过程后，最终祂被神高举，并被神荣耀。我很喜欢说，

“主，我们虽然不能看见你，但你是在这里。”在马太福音末

了，祂说，“看哪，我天天与你们同在，直到这世代的终结。”

（二八 20）主渴望安家在我们心里，而我们都该作向主敞开的

器皿。我们要对主说，“主，愿你安家在我们心里。”然后祂

会一步一步带我们经历上述的过程，先下到最低处，然后再逐

渐把我们带到最高点，就是与祂一同坐在诸天界里。 

主虽然与神同等，但祂不以此为强夺之珍，紧持不放； 

祂倒空自己，将祂所有的，就是神的形状，摆在一边 

主虽然与神同等，但祂不以此为强夺之珍，紧持不放；祂

倒空自己，将祂所有的，就是神的形状，摆在一边（腓二 6~7

上）。 



                                   28 
 

主成为肉体时，没有改变祂的神性， 

只将祂外面的彰显，由神的形状变成奴仆的形状 

主成为肉体时，没有改变祂的神性，只将祂外面的彰显，

由神的形状变成奴仆的形状（7）。启示录一章一节说，“耶稣

基督的启示，就是神赐给祂，叫祂将必要快发生的事指示祂的

众奴仆；祂就借着祂的使者传达，用表号指示祂的奴仆约翰。”

这指明启示录这卷书是写给奴仆的。我很高兴向你们见证，我

是一个奴仆。在二十二章，当我们在新天新地，我们会是新造

的一部分。三节说，“祂的奴仆都要事奉祂。”在永世，我们

还会是奴仆来事奉祂。但五节又说，“他们要作王，直到永永

远远。”对很多人来说，奴仆是一个不好的、叫人伤痛的辞，

但在圣经里不是这样。我实在感谢主，我不是什么知名人士或

伟大人物；我是一个奴仆。能如此事奉主乃是个特权。我们乃

是借着内住的基督来事奉祂；这是我们在地上的生活。主知道

什么时候要来提取我们到祂宝座那里，与祂一同作王管理全地

一千年。 

主成为“人的样式” 

主成为“人的样式”（腓二 7 下~8 上）。神的形状，含示

基督神格内在的实际；人的样式，指基督人性外在的表现。祂

外面显于人的是人，但祂里面却有神格的实际，就是神。基督

进入人性的情况，显为人的样子。 

基督降卑自己， 

顺从至死─死在十字架上 

基督降卑自己，顺从至死─死在十字架上（8 下）。在主耶

稣被宗教人士捉拿前的当晚，祂带着三个门徒到客西马尼园，

要他们留在那里，和祂一同儆醒。然后祂就稍往前走，面伏于

地，祷告说，“我父啊，若是可能，就叫这杯离开我；然而不



                                   29 
 

要照我的意思，只要照你的意思。”（太二六 39）对祂来说，

这杯乃是死的杯，就是死在十字架上。随后祂来到门徒那里，

见他们睡着了。祂第二次又去祷告，再来见门徒，然后第三次

又去祷告。每一次祷告，都是说同样的话。最后祂领悟，父的

旨意是要祂上十字架，至终祂也上了十字架。 

我们在此要重复并强调“死在十字架上”这件事。主在十

字架上一共六小时。前三小时，祂在十字架上受苦，许多经过

的人（特别是那些宗教人士）亵渎并戏弄祂说，“你若是神的

儿子，就从十字架上下来吧！”（二七 40）后三小时，遍地都

黑暗了（45），因为神将所有的罪都放在祂身上，使祂为我们

受神审判，完成救赎。保罗在加拉太二章二十节说，“我已经

与基督同钉十字架。”这是我们都很熟悉的经节，但我们要祷

读这经节，并且在我们的经历中，至少有一次主观的领悟，当

主在十字架上受死时，我们已与祂同死。 

神是绝对且无所不知的。当主在十字架上时，祂是神又是

人。作为神，祂知道祂在十字架上是按名为我们每一位受死，

因为我们从以弗所一章四至五节知道，神在创立世界以前就拣

选了我们，预定我们得儿子的名分。这位主宰的神准确地知道

我们会何时出生、生在何处、属于那个国家和种族、有怎样的

性情。每个人都有一分基督，是别人所没有的。这就是为何在

每篇信息结束后，需要有许多人来到麦克风前，分享自己的得

着。我们都可以直接从主领受我们的那一分，但在大多数的时

候，我们乃是从彼此领受。我们都是在同样的水平上，需要彼

此照顾，彼此牧养，一同经历许多事。 

降卑自己，是进一步的倒空自己。基督的降卑自己，显明

祂的倒空自己。十字架的死，是基督降卑的极点（徒八 33，腓

三 21）。当主钉在十字架上时，许多人在那里嘲笑祂，这是祂



                                   30 
 

降卑的极点。主为我们付了何等大的代价。我们主日聚会来到

主的桌子前，常常会唱一首又一首的诗歌。但我们实在需要个

别地向主献上我们的感谢，感谢祂为我们的救赎所付的重价。

我们需要向主说，“主，我们在这里是要记念你所成就的，为

此感谢你，并且在此等候你的再来，因为你告诉我们，你会在

要来的国度里，与我们同享这筵席。”（参太二六 29，可十四

25）我们都渴望在要来的国度里与主同享筵席。今日当我们来

到主的桌子前，里面应该满有这样的感觉：“主，我们在这里

是来感谢你、尊荣你、赞美你。”这是非常柔细的事。 

主降卑自己到了极点，神却将祂升为至高， 

又赐给祂“那超乎万名之上的名” 

主降卑自己到了极点，神却将祂升为至高，又赐给祂“那

超乎万名之上的名”（腓二 9）。 

神高举耶稣这真人为万人的主 

神高举耶稣这真人为万人的主（徒二 32~33，五 31）。在

马太福音末了，主复活之后清楚地对门徒说，天上地上所有的

权柄，都赐给祂了（二八 18）。今天祂既在我们的灵里，也在

天上的宝座上（提后四 22，罗八 34）。 

基督这样得高举， 
乃是复活大能的显明 

基督这样得高举，乃是复活大能的显明。今天许多圣徒不

仅在生命经历的第二层，也进到了第三层，还有人已进到了第

四层。对这些人而言，他们已经历过基督复活的大能。我们都

必须经过十字架，但十字架不是终点。当十字架应用在我们身

上，我们里面就会有所流出。许多时候当我们在身体的灵里团

体祷告时，会领悟到我们可以与宝座上的主一同祷告，好在地

上执行祂的旨意。 



                                   31 
 

宇宙间至高的名，至大的名， 
乃是耶稣的名 

宇宙间至高的名，至大的名，乃是耶稣的名。这名乃是主

耶稣在祂身位和工作上，一切所是之总和的表明。在耶稣的名

里，意即在主一切所是的范围和元素里（腓二 10）。今天耶稣

的名乃是超乎万名之上的名，是宇宙中最高、最伟大的名。我

们都需要说，“我爱耶稣。”对我们而言，这名是何等真实，

这名不仅是一个名字，更是一个活的人位。在这世代的末了，

主会以两种方式来临，一种是隐密地来临，一种是公开地来临

（太二四 44、30）。当祂以公开可见的方式来临时，祂要在地

上显明祂的国度。在这事发生之前的三年半，祂要隐密地来得

着祂的得胜者，迎娶祂的新妇。得胜者要一同被提，这是何等

美妙！这不仅是道理，乃是将要实际发生的事。 

我们承认耶稣是主，结果使父神得荣耀； 
这是基督在祂的身位和工作上， 
一切所是并所作的伟大结果 

我们承认耶稣是主，结果使父神得荣耀；这是基督在祂的

身位和工作上，一切所是并所作的伟大结果（腓二 11，林前十

五 24~28）。这样使父神得荣耀，乃是非常柔细的事。我要柔细

地问：今天你与父是否有交通？倘若还没有，现在开始还不太

迟。当我们接触主并享受祂自己，祂在某个时候就会带领我们

敬拜父。使徒约翰写约翰一书时已经九十几岁，在一章三节他

说到，永远生命的交通乃是与父并与祂儿子耶稣基督所有的。

当我们与主有交通，我们该有这种深刻的感觉，主要带领我们

来敬拜父，与父有交通。我们承认耶稣是主，结果乃是使父神

得荣耀。主会带头敬拜父，会把我们的敬拜带到父那里去。这

是基督在祂的身位和工作上，一切所是并所作的伟大结果。 



                                   32 
 

这个榜样的原则就是， 
一个有最高生命和地位的人， 

却宁愿过低微的生活 

这个榜样的原则就是，一个有最高生命和地位的人，却宁

愿过低微的生活。成熟的圣徒就是这样生活，这是他们所是的

一部分。没有人知道他们已过的历史，他们就是过低微的生活。

他们看起来是平常人，没有什么特别；但我们若与他们有深入

的交通，就会领悟，他们外面看起来是平常的，但在他们全人

的深处，包罗万有的基督已经在他们里面安家。 

我们的榜样基督不仅是客观的， 
也是主观、可经历的 

我们的榜样基督不仅是客观的，也是主观、可经历的（腓

二 5、12~ 13）。在这一段信息里我们要来看关于生命和生活的

事。根据我们前面所看过的要点，我们必须看见基督要作我们

的生命。若你是刚得救的，正常来说，你必须从客观的一面开

始认识。我们都是从客观一面开始认识，但至终，客观的认识

必须成为主观的经历。若是我们已经开始经历这事，这对我们

就不再只是道理，因为如今包罗万有的基督正在一步一步地浸

透我们全人。 

那位树立榜样，并且自己就是榜样的， 
如今乃是内住的神，在我们里面运行 

那位树立榜样，并且自己就是榜样的，如今乃是内住的神，

在我们里面运行（13）。此时此刻，祂这位内住的神，正在我

们里面运行。祂不是以一种外在大能的方式运行，乃是当我们

把心转向祂，操练我们的灵，我们里面就有一种很深的平安，



                                   33 
 

就会感觉在我们里面，有一位内住的神在那里运行。我们可能

无法也不知道如何解释祂的运行。这是非常可爱、亲切的一件

事：基督正在我们里面扩展、浸透我们。彼前二章提到，祂是

我们魂的牧人（25）。此时此刻，祂作为赐生命的灵，正住在

我们内里的深处，渴望把喜乐和各样的经历带到我们的魂里。

此时此刻，祂正在我们的深处牧养我们，在我们的心思、情感、

意志里牧养我们，叫我们能更胜已往地来经历并享受祂。这是

真实的，也是正在我们内里发生的。 

基督作我们生活内里榜样的原则， 
乃是我们即使有最高的标准或最高的地位， 

我们也不该紧持不放 

基督作我们生活内里榜样的原则，乃是我们即使有最高的

标准或最高的地位，我们也不该紧持不放。也就是说，我们可

能有这有那，但我们却不紧紧抓着，紧持不放，因为那不是我

们的生活。那些只是在我们的人生中一些客观、暂时的事，所

以我们不紧持不放。 

我们必须在基督的人性生活上， 
特别是在倒空自己、降卑自己、 

不以自己与神同等 
为强夺之珍而紧持不放等事上，作祂的同伴 

我们必须在基督的人性生活上，特别是在倒空自己、降卑

自己、不以自己与神同等为强夺之珍而紧持不放等事上，作祂

的同伴（腓二 6~7）。在这里我们看见，我们要在基督的人性生

活上作祂的同伴。今天祂乃是按着祂在地上生活的方式─包括

祂的倒空自己、降卑自己─活在我们里面。所以在我们的经历

中，我们也会倒空自己、降卑自己。当然我们不是与神同等，



                                   34 
 

也不期望如此，但我们需要不在任何事上紧持不放，而是对这

位内住的基督完全敞开，让祂能作祂心里想作的一切事。 

那是我们榜样的基督， 
如今就是我们里面的生命 

那是我们榜样的基督，如今就是我们里面的生命（西三 4）。

我要强调这个点：那是我们榜样的基督，如今就是我们里面的

生命。有一些事会发生，叫我们不再凭自己天然的生命而活。

我们仍有天然的生命，但我们生活的源头乃是我们里面内住的

基督；我们要凭祂而活。 

我们里面有一个能倒空自己并降卑自己的生命； 

我们有钉十字架的基督为我们的榜样， 

这榜样就是我们里面钉十字架的生命 

我们里面有一个能倒空自己并降卑自己的生命；这个生命

从来不以什么东西为强夺之珍而紧持不放，反而总是乐意舍弃

地位、舍弃头衔。我们有钉十字架的基督为我们的榜样，这榜

样就是我们里面钉十字架的生命（加二 20）。我们有钉十字架

的基督，而祂这钉十字架的生命就在我们里面。我们要领悟，

基督作我们生命的这一方面，乃是要把十字架应用在我们里面

各样消极的事上。这样的领悟对我们会有很大的帮助。当祂把

十字架如此应用在我们身上时，祂不只是审判，也是了结。这

些消极的事一被祂摸着就被永远移除，然后祂就以自己来取代

我们里面的那一部分。 

在腓立比二章五至八节里基督降卑的步骤，乃是钉十字架

生命各方面完全的活出。当我们活基督时，我们就是活那作钉

十字架生命之榜样的一位（一 21 上）。这是非常深奥的。我们

有些人已经有这样的经历。有些信息的话叫我们蒙光照，使我



                                   35 
 

们对自己的经历有进一步的领悟。你们有些人，特别是姊妹，

知道在你们身上有些从主来的事正在发生，当下你们可能不完

全理解那是什么，但是当光来时你就会领悟，主正在你们里面

安家，祂此时此刻正在浸透你们全人的某一部分。这是在我们

与主个人的关系中，非常柔细且非常叫人喜悦的一件事。 

以这个钉十架的生命为我们的榜样， 

就能开启复活之门，带我们进入复活的大能里 

以这个钉十架的生命为我们的榜样，就能开启复活之门，

带我们进入复活的大能里（三 10）。此时此刻，全地上有许多

的圣徒正在经历一处特别的经节，就是罗马八章十一节：“那

叫耶稣从死人中复活者的灵，若住在你们里面，那叫基督从死

人中复活的，也必借着祂住在你们里面的灵，赐生命给你们必

死的身体。”他们可能身体健康有状况，但同时他们也领悟，

他们正在经历那住在他们里面的灵，赐生命给他们必死的身体。

他们的身体可能正在死去，但是基督复活的大能正在分赐复活

的生命，给他们属人的身体。甚至此时此刻，内住的基督也正

在分赐复活的生命给我们每一个人的身体。这不只是一篇信息，

信息只是在外面打开一条路，叫主作为赐生命的灵能够把祂自

己分赐到我们众人里面。此时此刻，我们实在需要基督复活的

生命，来充满我们的全人。 

借着过钉十字架的生活，我们就能经历那将基督高举到宇

宙至高之处的复活大能（弗一 19~22）。地上最高的生活，乃是

钉十字架的生活；每当我们过钉十字架的生活时，神就会带我

们进入复活的大能里。宇宙中最高的生活，乃是钉十字架的生

活。但我们不要试图凭自己的力量来过钉十字架的生活，我们

只要简单地转向主，向主敞开，并对主说，“主，愿你钉十字

架的生命在我里面运行，求你让你钉十字架的生命把复活带到



                                   36 
 

我的全人，带到我的生活里。”我再说，这不只是字句道理，

这乃是此时此刻正在发生的事。 

基督不仅该客观地在宇宙中被高举， 

也要主观地在我们日常生活中被高举 

基督不仅该客观地在宇宙中被高举，也要主观地在我们日

常生活中被高举（腓二 9）。当我们以基督这钉十字架的生命作

我们日常生活的榜样，祂就在我们里面被高举。耶稣基督之灵

全备的供应，乃是那使基督被高举的大能（一 19）。 

我们若要以基督为我们的榜样， 
就需要以基督的心思为我们的心思 

我们若要以基督为我们的榜样，就需要以基督的心思为我

们的心思（二 5）。我们可能会想：我们要怎么作，才能以基督

的心思为我们的心思呢？ 

保罗不只在外面以基督为生活，为彰显， 
也在里面以基督的心思为心思 

保罗不只在外面以基督为生活，为彰显，也在里面以基督

的心思为心思（林前二 16）。你如果想要经历以基督的心思为

心思，只要对主说，“主，我想要认识你的心思。求你按你的

时间和方式，使你的心思成为我的心思。我求你作成这事。”

如此，主就会按祂的时间和方式作成这事。 

基督的心思在我们里面，意思就是这心思是活的； 
基督的心思其实就是基督自己， 
因为基督的人位显明在祂的心思里 

基督的心思在我们里面，意思就是这心思是活的；基督的

心思其实就是基督自己，因为基督的人位显明在祂的心思里。



                                   37 
 

事实上，我们的心思是我们的魂─心思、情感、意志─最强的

部分。所以，在我们心思里所发生的，会影响我们全人，也会

被显明出来。 

我们需要敞开自己， 
好让“基督耶稣里面所思念的” 

得以在我们里面 

我们需要敞开自己，好让“基督耶稣里面所思念的”得以

在我们里面（腓二 5）。我们里面要思念的，是指三节的“看”

和四节的“看重”。当基督倒空自己，取了奴仆的形状，显为

人的样子，并且降卑自己的时候，祂里面有这种思想（7~8）。

这种思想不仅是在基督里面，也要应用在我们身上。 

我们要有这样的心思，就需要在基督的心肠里与祂是一（一

8）。这点非常可爱且极其重要，我们都渴望这样的心思成为我

们的心思。为此，我们需要在基督的心肠里与祂是一，正如保

罗在腓立比一章八节说，“神可为我作见证，我在基督耶稣的

心肠里，怎样切切地想念你们众人。”保罗乃是经历在基督的

心肠，即基督里面柔细的各部分里，与基督是一，切切地想念

圣徒。我们要有如此的经历，就需要对主说，“主，我向你敞

开，让你能进到我的心肠里。”我们若是被动，或根本不知道

这事，祂就不会这么作。我们必须主动，要先住在祂里面，祂

才会住在我们里面（约十五 4）。当我们住在祂里面，我们就是

在祂的心肠里；当我们在祂的心肠里，祂的心思、感觉和知觉

就成了我们的。同时，我们还要向主说，“主，我向你敞开，

让你也能进到我内里的各部分，进到我的心肠里。”主此时此

刻正渴望全地的圣徒都能以这种方式向祂敞开。这不是一种表

面的敞开，乃是全人向祂敞开，让祂能进到我们的心肠里。主



                                   38 
 

渴望浸透我们全人，所以我们要把我们里面的各部分向祂敞开。

在我们与主个人的关系中，借着越过越多有这样简单的祷告，

我们就能发展进到前所未达到的境地。我们每天都要祷告：“主，

我们是敞开的器皿，求你安家在我们里面，使你能进到我们全

人的每一部分。” 

我们需要认识子的顺服 

我们需要认识子的顺服（腓二 5~11，来五 7~8）。顺服这

辞，意即向权柄屈服。我们需要认识神圣的权柄，并且摸着神

圣的权柄；这是极其重要的。我们许多人可以见证，我们不光

是在知识上认识权柄，也不光是看见权柄，而是在真实的经历

中摸着权柄，也就是摸着神，也让神摸着我们。 

在此我们要问一个不容易回答但很重要的问题：主既已成

为肉体来到地上，祂是怎么回到神格里的？倪柝声弟兄在《权

柄与顺服》一书中说，“主耶稣回到天上乃是借着作人，成为

人的样式而顺服，被神升上去的。……祂已穿上肉身。祂里面

没有一点不顺服，才在人格里面被神高升。”（四三页）行传

七章五十五至五十六节说，当司提反被宗教人士杀害时，他“看

见耶稣站在神的右边”。这指明耶稣在升天里仍然带着人性。 

我们必须看见，顺服这事从现在起直到我们人生的终点，

都是极其重要的。我们若要活在神的权柄之下，就必须顺服祂

的权柄。无论这权柄是什么形式，我们都必须顺服。在这事上，

我们必须有实际的经历；我们与主之间必须有这样的决断。主

耶稣说，“天上地上所有的权柄，都赐给我了。”（太二八 18）

我们必须能见证，主的权柄是真实的，我们已摸着主的权柄，

并知道何谓活在主的权柄之下。我们都在学习作一个顺服的信

徒。为此，我们需要认识子的顺服。 



                                   39 
 

主耶稣与父原是一；父和子是同等的、 
同能的、同有的、同时的 

神的话告诉我们，主耶稣与父原是一（约十 30）。父和子

是同等的、同能的、同有的、同时的。 

腓立比二章五至七节是一段， 
八至十一节又是一段 

腓立比二章五至七节是一段，八至十一节又是一段。前段

是论到基督的倒空自己。后段是论到基督在祂的人性里降卑自

己（8）。 

主把祂神格中的荣耀、能力、 
等级、形像都倒空了； 

父变作权柄的代表，子变作顺服的代表 

主到地上来，是把祂神格中的荣耀、能力、等级、形像都

倒空了。父变作权柄的代表，子变作顺服的代表。主来到地上，

一面把权柄丢掉，一面把顺服拿起来。祂存心要作奴仆，接受

时间和空间的限制，作了一个人。主降卑自己，存心顺服；神

格中的顺服是全宇宙中顶奇妙的事。我们对这件事需要越过越

清楚。我们若认识、尊重权柄，并且活在权柄底下，就会领悟

这位内住的基督正带领我们，作一个顺服的圣徒。主来到地上，

一面把权柄丢掉，一面把顺服拿起来，这是祂生活的方式。主

所过的生活，就是顺服的生活；无论父神要什么，决定什么，

并如何带领祂，祂都顺服。 

你若是忠信顺服主，对于主的权柄和带领也就会顺服。这

就是为什么在一九四九年中国政局改变后，倪柝声弟兄一度在

香港，本来大可前往英国或美国，但一天早晨，他请一位弟兄

送他去车站，就独自回到了中国大陆。在此之前，一九四八年



                                   40 
 

美国选出了一位新总统，倪弟兄知道这选举的结果对中国当时

的政权不利，因此召集同工们有一次紧急聚会。他对同工说，

大家都要准备好为主牺牲，除了李常受弟兄以外，因为他要被

差去台湾。散会后，李弟兄问倪弟兄说，“你为什么这样决定，

要我出国，而你们大家都要留下为主的工作牺牲一切？你是否

认为我不配？”倪弟兄说，“也许有一天，仇敌会把我们一网

打尽。如果这事发生，而你在外面，那么我们还能留下一部分。

所以你要去。”李弟兄说，“若是这样，我接受你的话，我去。”

（参“历示与启示（上册）”，二二六至二二八页） 

李弟兄到了台湾，看见台湾完全是个落后地区，觉得灰心

至极。他躺在家里看着天花板，问自己：“我到这里来作什么？”

但他后来领悟这是神的安排。之后约莫五、六年的工夫，台岛

聚会人数就从三、五百位，发展到四、五万人。不仅许多人借

着他的带领得救了，台湾各处的召会也被兴起来。后来主又差

遣他来到美国。他领悟，如果能够在美国有职事，这职事就能

传播到全世界。李弟兄是身体的一个肢体，我们都能见证是主

差遣了他，将这分时代的职事带到美国。从那时起直到他人生

末了，他的确付了极大的代价。因着他，一九六二年，主的恢

复就在美国有了起头。这一切都是因为弟兄们的顺服，他们是

活在宝座底下，顺服权柄的人。 

我们应当顺服权柄； 
我们里面需要思念基督耶稣里面所思念的 

我们全体都应走主的路， 

以祂顺服的原则为我们顺服的原则 

我们应当顺服权柄，这是大事。我们里面需要思念基督耶

稣里面所思念的（腓二 5）。我们全体都应走主的路，以祂顺服



                                   41 
 

的原则为我们顺服的原则。我已经下了决断，要在每一方面都

顺服主的权柄。倪弟兄在“末了一段的道路”（倪柝声文集第

一辑第十册，六至十七页）的信息中指出：末了一段的道路是

最艰难的。我身为年长圣徒，曾对主说，“有些弟兄们都完成

了他们的路程，如今在乐园里。将来他们会复活，与你一同作

王。但我却还在这里。”主很直接地告诉我：“你要往前，要

继续行你的路程。”换句话说，主不要我跟别人比较。我只要

留在主的权柄之下顺服祂，跟随祂的带领，就会经历前所未有

的福分，并且福上加福。 

凡认识这原则的， 

就看见没有一件事比顺服更紧要； 

唯有当我们看见了顺服的原则， 

才能事奉神，才能维持神的原则 

凡认识这原则的，就看见没有一个罪比背叛更难看，没有

一件事比顺服更紧要（犹 11，罗一 5，十六 26）。唯有当我们

看见了顺服的原则，才能事奉神（太四 10，二十 28，徒六 2，

罗一 9，十六 18，来十二 28，启二二 3）。唯有像主那样顺服，

才能维持神的原则。我们要看见顺服的原则，才能事奉神，不

然就不知道什么是神的要求或带领。我们若顺服，就会领悟：

无论主的旨意如何，祂要我作何事或往何处，我都说阿们。 

希伯来五章八节告诉我们， 
主的顺从是从苦难中学来的 

希伯来五章八节告诉我们，主的顺从是从苦难中学来的。

主的顺从是在祂人性的一面，主是从苦难中学会了顺从。所以，

我们不要怕苦难，因这是我们生存的一部分。许多圣徒都经历

过从苦难中学会了顺从。 



                                   42 
 

苦难给了祂顺从； 

遇到苦难还能顺从，才是真顺服 

苦难给了祂顺从。遇到苦难还能顺从，才是真顺服。苦难

会是个试验。我们是否绝对顺服，或只在某种情况下才顺服？

那是个试验。 

主到地上来，不是带了顺从来， 

乃是因苦难而学了顺从 

主到地上来，不是带了顺从来，乃是因苦难而学了顺从。

我们不必向主求苦难，因为自然会有苦难。当苦难临到时，我

们只要作个敞开的器皿，跟主说，“主，我向你敞开。无论你

想要成就什么，求你来作。你知道我在这困难的情形里受苦。

我尊崇你是主宰的神。父神，愿你的旨意成就。” 

救恩不仅是为叫人喜乐，也是为叫人顺服 

救恩不仅是为叫人喜乐，也是为叫人顺服（罗一 5，十六

19、26，多三 1）。唯有顺服的人才能经历救恩的丰满。我们需

要像主那样的顺服。主凭着顺从成了我们得救的根源（来五

8~9）。神拯救我们，盼望我们顺服祂的旨意（启四 11）。 

启示录四章十一节说，“我们的神，……创造了万有，并

且万有是因你的旨意存在并被创造的。”这节说出宇宙中的万

事、万物，都是因祂的旨意而创造的。歌罗西书给我们看见，

神纯全的旨意就是要包罗万有的基督成为我们的一切（一 9，三

11）。在以弗所书我们看见，神纯全的旨意就是要得着召会作

基督的身体（四 12）。 

关乎神纯全的旨意，我们都需要作出决断，决定是否要行

神纯全的旨意。一旦作了决断，我们就能说，“主，我今天在

地上不会接受你允许或许可的旨意。我已决定只要行你纯全的



                                   43 
 

旨意。”有了这个决断，我们作为神的儿女，在个人一面，就

可以在婚姻或毕业后何去何从等事上，寻求主的旨意。我们只

愿明白并顺从主纯全的旨意，我们不愿拣选其他的道路。 

人若碰着神的权柄，顺服便很简单， 
明白神的旨意也很简单， 

因主一直顺服，也把顺服的生命赐给了我们 

人若碰着神的权柄，顺服便很简单，明白神的旨意也很简

单，因主一直顺服，也把顺服的生命赐给了我们（约十一 25）。

主成了一个人，经过了一切过程，如今在宝座上，也在我们的

里面，作我们顺服的生命。愿主训练我们过顺服的生活，使我

们一步一步地跟随主，直到那日与主同在婚筵里。（R. K.） 


