
                                   1 
 

第一篇 
基督为我们的美德、神的平安、 
我们的秘诀和那加我们能力者 

这是主何等的怜悯，使我们能再次聚集在这里。这次训练

是关于“经历、享受并彰显基督”的第三部分。下次训练将是

第四部分，会来看在启示录中的经历、享受并彰显基督。这次

训练涵盖好几卷书，我们要从腓立比书一直看到约翰书信。在

进入纲要之前，我们要从职事信息来看与这次训练有关，两件

重要的事，就是我们需要从一切事物归向基督，并且需要对这

次训练中的信息有适当的属灵消化。 

脱离一切老旧 

《一个在神计划中的青年人》这本篇幅简短的书，是李弟

兄于一九六四年所释放的信息，内容与我们经历、享受并彰显

基督非常相关。该书第一章里有一个标题：“保守自己在主面

前倒空、敞开、新鲜、常新、活泼且年轻”（五页）。每逢有

李弟兄在场的聚会，我总觉得他是最年轻的。虽然按年龄他是

更年长的，但他里面却一直是倒空、敞开、新鲜、活泼的；但

愿这也成为我们实际的光景。 

该篇信息说到，神总是一直在往前（三页）。祂盼望转移

时代，作新的、彻底改革的事。我们不要成为老旧的；老旧就

是定型、一成不变、被霸占了。为着主往前的行动，祂需要青

年人，因为青年人不是定型、一成不变、被霸占的。主要作新

事，但我们若是已经定型、一成不变、被主以外的事霸占了，

就不能被主使用；这就是老旧。愿主拯救我们脱离一切的老旧。 



                                   2 
 

书中提到：“当慕迪还是青年人时，他听到有人说，如果

有一个人完全将自己献给神，被神完全据有并占有，在这地上

就有美妙的事要发生。当他听到这话，就立刻回应这话。他将

自己完全献给主。这就是神能大用慕迪，以及主能借着慕迪在

祂的路上往前一大步的秘诀。”（五至六页）这是主在那时的

恢复；今天主仍然在往前，祂要预备我们成为祂的新妇。我们

若要让祂美化我们成为祂的新妇，就必须把自己毫无保留地完

全献给祂。 

转向基督自己 

《一个在神计划中的青年人》第三章有一个点可应用于这

次训练，就是“从一切悔改，转向基督自己”（二五页）。我

们信主重生的时候，有了初次的转变，但我们不该停滞不前，

乃要一再地转变，从一切事物转向基督自己；不仅是脱离邪恶

的事，更是脱离好的、宗教的、一切代替基督的事。我们要从

这一切代替基督的事，转向基督。 

李弟兄早期释放了一篇“神对召会的定旨以及撒但抵挡召

会的计谋”的信息，其中说到三件阻挠、伤害、损毁召会建造

的事：第一是基督的代替品，第二是圣品阶级与平信徒制度，

第三是基督身体里的分裂。主的恢复乃是对付这三项（参“李

常受文集一九六六年第一册”，一五〇至一五五页）。在另有

一篇关于“实行神命定之路的基本原则”的信息中，李弟兄说

到主恢复的三个主要项目，正好与前述三件消极的事相对。首

先，主的恢复是恢复基督身体的一。第二，主的恢复不是恢复

任何的道理，乃是恢复基督作我们一切的一切。第三，主的恢

复是要废除圣品阶级与平信徒制度，并要发展基督生机身体上



                                   3 
 

所有肢体的恩赐、功用和性能（参“李常受文集一九九〇年第

三册”，三三九至三四一页）。 

主把我们摆在祂当前的恢复里，我们要从一切基督的代替

品转向基督，使我们全人能被基督充满、浸透、占有。神的计

划乃是要把基督自己作到我们里面，这是神的目标，是祂终极

的心意。我们需要一再地转变，从基督以外的事物，归向基督

自己。神的心意是要我们与基督是一，被基督充满、浸透、占

有，以至于活基督。我们要想一想，生活中有没有任何事取代

了基督的地位？有没有什么事比基督更重要？若有，我们就要

从这些事转回归向基督。 

远避偶像， 
转向基督和基督的超绝 

此外，我们要从一切基督以外的事物，转向基督和基督的

超绝。基督的超绝就是祂无上的宝贝。我们要从基督以外的一

切事物，转向在经历上对基督的享受。在我们的生活中，若爱

什么过于爱主，或有什么代替了基督，那就是偶像。约壹五章

二十一节说，“孩子们，你们要保守自己，远避偶像。”这里

所说的偶像，不是物质的东西，像是在天主教堂里所见的物质

偶像。使徒约翰所说的偶像，乃是指我们生活中任何代替基督、

顶替基督的事物。我们若爱任何东西过于爱主自己，那就在我

们里面顶替了基督的地位；那就是偶像。在以西结十四章三节，

主对以西结说，“人子啊，这些人已将他们的偶像接到心里。”

这给我们看见，偶像不仅仅是物质的东西；人的心里若有些东

西代替了基督，那就成了偶像。 



                                   4 
 

从工作转回归向基督 

我们也需要另一种转变，就是从工作转回归向基督。这不

是说我们不需要作工，而是说工作不该居首位，乃要让基督在

我们里面居首位。我们事奉主时，很容易受试诱注意工作，而

忽略生命的流，以及从这个流里生发出来的工作。李弟兄见证：

“有一天主进来干涉，把我从工作中停下来。任何人都很难使

我不作工，但主来干涉，把我摆在一种地位，使我绝不可能作

工。这是我另一次悔改的经历。由于我染患重病，完全没有能

力作工，几乎二年半之久，主使我完全远离工作。那时我从工

作悔改转向主自己。”（一个在神计划中的青年人，二六页） 

李弟兄从约伯的事例得着很大的亮光：“神透过撒但这丑

恶工具所作的，就是要借着剥夺和销毁这两种方式，把约伯拆

毁。……这成为一个根据，使神能用神圣的三一重建约伯。”

（约伯记生命读经，四二、六八页）李弟兄像个发电机，充满

动力，我们难以想像他两年半不能作工，那是何等的受苦。他

说，“现今我仍然为主作工，但工作本身对我不是首位了。最

重要的乃是活的主自己。我们应当在主里劳苦，但我们的劳苦

不该成为挡在我们和活的主之间的东西。”（一个在神计划中

的青年人，二七页） 

从研读圣经转向基督自己 

《一个在神计划中的青年人》第三章提到，李弟兄经历的

另一种悔改，与他喜爱研读神的话有关（参二八页）。他从研

读圣经转向基督自己。李弟兄曾与一班非常注意圣经知识的基

督徒一同聚会，达七年半之久。有一天李弟兄正走在街上，主

对他说，“你有这么多圣经知识，但是看看你是何等的死。”



                                   5 
 

这话使李弟兄感到扎心，他见证：“次日清晨，我爬到我家附

近的山丘上，迫切地向主呼喊并哀哭。这经历持续了好几个月。”

（李常受文集一九七五至一九七六年第三册，一一九页）。有

七个月之久，他毫无保留地向主敞开，被主充满。这带来以下

的结果： 

一位我从前所在公会的弟兄来见我。……那晚他和我在海

边有很长的交通，因为我家离海不远。到了一个时候，他说，“你

今晚一定要在海里为我施浸。”我说我不是牧师，也不是长老或

执事。他当场责备我说，“你告诉我，所有主耶稣的门徒，只要

有资格传福音，就有资格为人施浸。你必须为我施浸。”我只好

请他同我祷告。然后行传八章的话临到我：“看哪，这里有水，

我受浸有什么妨碍？”（36）于是我给他施浸。……他是在周二

受浸的。当周周四，另有两个人来见我们，要求我们给他们施

浸，我们就如此行。到了主日，更多的人来受浸（李常受文集

一九七三至一九七四年第一册，一四五至一四六页）。 

这就是烟台召会的兴起，是因着李弟兄在山上与主有个人、

私下、情深、属灵的交通。当他在那里与主谈话时，他向主毫

无保留地敞开，绝对地被那灵充满。所以，他从山上下来就结

出果子，产生烟台召会。没有人知道李弟兄那段时间在山上的

经历，乃是过了很长一段时日，他才告诉别人；那是他与主之

间隐密的交通。 

那时李弟兄经历了脱离知识，就是不仅仅研读圣经中的白

纸黑字，乃摸着活的基督作生命。在《一个在神计划中的青年

人》一书中，李弟兄提及他的经历： 

我得救之后，就喜爱研读神的话。神的话对我是如此的甘

甜，就像蜂蜜一样。当我还是青年信徒的时候，我把圣经摆在

床上，使我早晨一醒来就能读圣经。至终，这样喜爱研读神的



                                   6 
 

话也成了在我生活中占据基督地位的事物。我喜爱研读神的话，

远过于喜爱基督自己。我多次有膏抹和负担祷告，但因着我沉

迷于研读神的话，我不放弃研读神的话，而来祷告。至终在主

的主宰之下，主来干涉，现今我不敢再那样研读神的话了（二

八页）。 

主耶稣曾对那些反对祂的人说，“你们查考圣经，因你们

以为其中有永远的生命，为我作见证的就是这经。然而你们不

肯到我这里来得生命。”（约五 39~40）这提醒我们，每逢我们

读圣经时，要向主有简单的祷告：“主啊，我来到你的话这里，

乃是到你这里来得生命。” 

需要吃、消化并吸收主的话 

我们读主的话时，要得生命，就需要吃、消化并吸收。吃

与消化，似乎是营养学家使用的辞，却能应用在属灵的一面。

《享受基督活而实际的路》一书中提到吃与消化：“〔当〕我

们吃了〔基督〕以后，也需要好的消化。我们不要消化不良。……

我们吃基督，也需要在属灵上正确地消化祂。你若有正确的消

化，你所吃的食物，就会进入你身体的每一部分；食物在你的

身体里能畅通无阻。消化不良，意思就是食物不能通行；食物

无法通过，所以你就有难处。……我们需要来看，在属灵的一

面，这如何应用在我们身上。有些亲爱的圣徒，起初也许喜欢

呼求主并祷读主话。但一段时间以后，他们对这事失去胃口和

爱好。这是因为他们将主耶稣接受进来以后，他们里面有些事

情发生。他们消化不良；主耶稣没有路可通过。”（享受基督

活而实际的路，四七页） 

当我们真正以主为我们属灵的食物时，主会摸到我们天然

人的一些东西。在这个训练里，祂会在一些事上摸到我们，叫



                                   7 
 

我们有转变。我们需要照着内里的感觉往前。我们若不随从那

个内里的感觉，就会消化不良，因为主这属灵的食物无法在我

们里面通过。我们呼求主耶稣并祷读祂的话以后，必须说，“主，

怜悯我。使我全人同我里面所有的部分，一直向你敞开。”（享

受基督活而实际的路，四七页）盼望这是我们在这次训练里的

态度，使我们能够吃、消化并吸收这些信息，让这些话在我们

全人里面，有自由的通道，能进到我们全人的每一部分。 

在腓立比四章五至九节我们 
所经历基督的美德，乃是活基督之生活的彰显 

谦让宜人和没有挂虑是活基督之生活彰显的头两面 

在腓立比四章五至九节我们所经历基督的美德，乃是活基

督之生活的彰显（一 19~21 上，二 5~13，三 8~10）。保罗认为

谦让宜人和没有挂虑是活基督之生活彰显的头两面。腓立比书

生命读经末了七篇的题目是“满了谦让宜人却一无挂虑的生

活”。那七篇信息实在是太美妙了。这分新约的职事非常丰富，

如同汪洋大海，其中有数之不尽的鱼可以让我们捕获；为此我

们感谢主。 

挂虑来自撒但，谦让宜人来自神；二者完全相反 

挂虑来自撒但，是人生活的总和，搅扰信徒活基督的生活；

谦让宜人来自神，是活基督之生活的总和；二者完全相反（太

六 22~34）。谦让宜人来自神，挂虑来自撒但；所以这二者无法

同时存在。马太福音生命读经第二十二篇指出：“全世界都被

忧虑纠缠。忧虑是使世界活动的齿轮。”（三〇八页）看看在

华尔街的那些人，随着股票市场的涨跌而惶惶不可终日，实在



                                   8 
 

没有平安。这个世界是充满挂虑的，但基督徒生活乃是一种满

了谦让宜人而没有挂虑的生活。 

马太六章十九至三十四节值得我们一再咀嚼。主一再地告

诉我们：不要忧虑。主说，“不要为生命忧虑，吃什么，喝什

么；也不要为身体忧虑，穿什么。生命不胜于食物么？身体不

胜于衣服么？你们看天空的飞鸟，它们既不种，也不收，又不

收积在仓里，你们的天父尚且养活它们。你们不比它们贵重

么？”（25~26）主甚至说，“两只麻雀不是卖一个铜钱么？没

有你们父的许可，一只也不会掉在地上。就是连你们的头发，

也都被数过了。所以不要怕，你们比许多麻雀还贵重。”（十

29~31）父是那样地仔细，如果没有父的许可，没有父的知道，

一只麻雀也不会掉在地上。当我们为各样事物忧虑时，难道主

不会照顾我们么？所以不要怕，我们比许多麻雀还贵重。 

“忧虑”这辞在马太六章一再出现，该章末了主说，“你

们要先寻求祂的国和祂的义，这一切就都要加给你们了。所以

你们不要为明天忧虑，因为明天自有明天的忧虑，一天的难处

一天当就够了。”（33~34）世人总是为明天忧虑，但我们信徒

应当只在意“今天”。我们的基督是今天的基督，现今的基督，

不是明天的基督，不是昨天的基督；祂是今天的基督，所以我

们不需要为明天忧虑。 

“当叫众人知道你们的谦让宜人。主是近的”  

“当叫众人知道你们的谦让宜人。主是近的。”（腓四 5）

腓立比书是一卷说到经历并享受基督的书，其中当然也说到彰

显基督。在一章，保罗说到基督在他身体上得着显大（20）；

这就是彰显基督。到了四章，保罗说，当叫众人知道你们的谦



                                   9 
 

让宜人，主是近的（5）。什么是谦让宜人，谦让宜人就是基督

自己。以下我们要来看谦让宜人的定义。 

按照基督徒的经历，谦让宜人是包罗一切的， 
因为它包含了基督徒一切的美德  

按照基督徒的经历，谦让宜人是包罗一切的，因为它包含

了基督徒一切的美德；谦让宜人实际上乃是包罗万有的基督作

为包罗万有的灵，同着祂全备的供应（一 19~21 上）。 

谦让宜人是待人合理，体谅，顾到别人， 

不严格要求合法的权利；甚至以少于我们所当得的为满足 

谦让宜人是待人合理，体谅，顾到别人，不严格要求合法

的权利；谦让宜人的意思是我们很容易满足，甚至以少于我们

所当得的为满足。如果我们没有享受主，我们不会得到满足，

更不可能以少于我们所当得的为满足。然而，我们若享受主作

我们的谦让宜人，就能以少于我们所当得的为满足。 

谦让宜人包含爱、忍耐、恩慈、谦卑、怜恤、体谅以及服

从，就是心甘情愿的降服；我们若有这样一个包罗万有的美德，

也就有了公义与圣别。谦让宜人也包括自制、适度、温和、了

解、同情、智慧、怜悯、和平、仰望主，甚至包括承认主在一

切事上有主宰权柄的美德（参林后十二 7~9）。我们需要承认主

在我们人生中一切的事上有主宰权柄，这是一件大事。 

一个谦让宜人的人总是合式的，他的行为总是合宜的 

一个谦让宜人的人总是合式的，他的行为总是合宜的（参

六 1 下，十 1，腓一 19，赛十一 2）。林后六章提到与神同工，

“不可徒受祂的恩典。”（1 下）保罗和他的同工，靠着生命（不

是任何恩赐）与神同工，这生命是全丰全足、全然成熟的，能

适应一切处境，就是能忍受任何对待，接受各样环境，在各种



                                   10 
 

情形里作工（参 1 注 1）。保罗是凭着神的生命来作工，那生命

在他里面乃是适应一切的生命。我们的生命无法适应召会生活，

但神的生命总是适应一切的。当我们享受基督作我们的谦让宜

人，我们的行为就总是合宜的。 

我们若谦让宜人， 
就会有智慧与能力，也会有充分的知识 

我们若谦让宜人，就会有智慧与能力供应别人的需要；我

们也会有充分的知识，知道要对别人说什么话，以及该什么时

候说（赛五十 4~5，西一 28，箴二五 15）。以赛亚五十章四至

五节说，“主耶和华赐我受教者的舌头，使我知道怎样用言语

扶助疲乏的人。主每早晨唤醒我；祂唤醒我的耳朵，使我能听，

像受教者一样。主耶和华开通我的耳朵。”这是预言的话，论

到基督的人性生活。父神赐给主耶稣受教者的舌头，使祂知道

怎样用言语扶助疲乏的人；也开通祂的耳朵，使祂能听见父的

说话。我们需要有受教者的耳朵与舌头，使我们能听见并讲说

主要我们说的话，好使我们能用言语扶助疲乏的人。 

谦让宜人就是顾到我们所作或所说的， 
会怎样影响别人 

谦让宜人就是顾到我们所作或所说的，会怎样影响别人（代

下一 10）。许多年前，当我与弟兄们试着照顾一位弟兄时，李

弟兄提醒我们说，“柔和的舌能折断骨头。”（箴二五 15）当

我们与主是一来牧养人时，那人起初也许非常抗拒。他里面就

像骨头那样坚硬，向着主和我们都是刚硬的。若是我们强硬地

跟他说要如何行，是没有用的。我们应该带着柔和的舌到他那

里；这意思是我们应当对他有同情，温和、谦卑地接触他。也

许那人很刚硬，但当我们带着柔和的舌和他谈话时，他的刚硬

就被折断了。主需要借着我们，这样柔和地喂养弟兄姊妹。 



                                   11 
 

谦让宜人是个包罗一切的美德，也就是基督自己； 
基督既是谦让宜人，保罗活着就是谦让宜人 

谦让宜人是个包罗一切的美德，也就是基督自己；基督既

是谦让宜人，保罗活着就是谦让宜人（腓一 21 上）。在路加二

十四章，我们看见主是何等谦让宜人。主复活之后，“门徒中

有两个人往一个村子去，……他们彼此谈论所遇见的这一切事。

正谈话讨论的时候，耶稣亲自就近他们，和他们同行。只是他

们的眼睛被蒙蔽，以致认不出祂来。耶稣对他们说，你们走路

彼此交谈的是什么事？他们就站住，面带愁容。其中有一位名

叫革流巴的，对祂说，独有你在耶路撒冷作客，不知道这几天

在那里所发生的事么？”（13~18）主当然知道，因为祂就是那

些日子所发生一切事的中心。 

接着，“耶稣说，什么事？他们对祂说，就是关于拿撒勒

人耶稣的事。祂是个人，是个申言者，在神和众百姓面前，行

事说话都有大能。……耶稣对他们说，无知的人哪，申言者所

说的一切话，你们的心信靠得太迟钝了。基督受这些害，又进

入祂的荣耀，岂不是应当的么？于是从摩西和众申言者起，凡

经上指着自己的话，都给他们讲解明白了。将近他们所要去的

村子，耶稣好像还要往前行。他们却强留祂说，请你同我们住

下吧，因为时候晚了，日头已经平西了。耶稣就进去，要同他

们住下。到了同他们坐席的时候，耶稣拿起饼来，祝福了，擘

开，递给他们。他们的眼睛开了，这才认出祂来；耶稣就从他

们面前不见了。”（19、25~31）在此我们看见主耶稣的谦让宜

人。 

叫众人知道我们的谦让宜人，就是叫众人知道我们所活、

所显大、所引为榜样并所竭力追求作标竿的基督。唯有主耶稣



                                   12 
 

过一种满了谦让宜人的生活，而今天唯有基督才能成为我们完

全的谦让宜人（15~19、28~31，太十七 24~27，约十一 20~34）。

叫人知道我们的谦让宜人，就是过彰显基督为一切人性美德之

总和的生活。保罗说到谦让宜人之后，紧接着就说，主是近的

（腓四 5）；就空间说，主对我们是近的，是很便当的帮助；就

时间说，主与我们是近的，不久就要来（参罗十 8~13）；主是

近的，主要的是说到主与我们同在（太一 23，出三三 14）。 

我们在各种环境、境遇和遭遇里， 
都需要学基督作我们渐渐变化的秘诀 

我们在各种环境、境遇和遭遇里，都需要学基督作我们渐

渐变化（也就是在天然的生命里新陈代谢的改变）的秘诀（腓

四 12）；这实际又简单的秘诀在腓立比四章六至七节—“应当

一无挂虑，只要凡事借着祷告、祈求，带着感谢，将你们所要

的告诉神；神那超越人所能理解的平安，必在基督耶稣里，保

卫你们的心怀意念。”在十二节，保罗说，“我知道怎样处卑

贱，也知道怎样处富余；或饱足、或饥饿、或富余、或缺乏，

在各事上，并在一切事上，我都学得秘诀。”我们都正在学习

这个秘诀。许多基督徒知道六至七节这两节圣经，却可能视为

理所当然，但我们不该如此；这里所说的对我们不该是道理，

乃该是经历。 

卫斯特的新约详译本（Wuest’s Expanded Translation）将“一

无挂虑”这辞详译为：“停止为任何一件事挂虑。”在二章二

节保罗说，“要思念相同的事，……思念同一件事；”而在四

章六节，按详译本的说法，我们甚至不该为任何一件事挂虑。

如果我们思念同一件事，就不会为任何事挂虑。要真诚地与主

谈话，凡事借着祷告、祈求，带着感谢，将我们所要的告诉神。



                                   13 
 

这会改变我们的生活。我们向着神而去，神那超越人所能理解

的平安就向我们而来。 

诗篇一百零二篇的标题是“困苦人发昏的时候，在耶和华

面前倾吐苦情的祷告”。我们可能因着太恪守宗教，而不敢向

神倾吐我们的苦情。其实，我们该一直呼出我们的愁苦，呼出

我们的罪污，才能把主吸进我们里面。在《基督徒的生活》这

本书里，李弟兄说，“我们可能向神抱怨，但我们的抱怨可能

是最好的祷告，神最喜悦的祷告。当我们在抱怨时，神在喜乐，

因为祂使万有都互相效力，叫我们得益处，为使我们模成祂长

子的形像。”（二〇〇至二〇一页）叫我们得益处，就是使我

们被变化，模成神儿子的形像。我们若向神真实，神对我们也

必成为真实的。诗篇六十二篇八节说，“百姓啊，你们当时时

信靠祂，在祂面前倾心吐意。”我们需要花时间，私下、个人

地在主面前倾心吐意。 

倪柝声文集第一辑第十八册有一篇信息的题目是“告诉

祂”，其中有以下的话：“在主面前，有一次的诉说，有一次

的倾心，就是与祂多一次的亲密，多一次的认识。当这时候，

你与祂这样亲近一次，要胜过平常的交通几百次。唯有这样，

你的生命才能进步。你当把你的难处带到主那里，告诉祂。祂

能安慰你，祂能扶助你。一个人如果没有在主面前流过泪，没

有将他一切苦乐的事都带到主面前与祂分一分，没有将他秘密

的事和主谈一谈，这样的人与主就没有亲密的交通，没有亲密

的来往。”（一〇四页）盼望这些话我们不仅读过，更让它进

到我们里面，成为我们的经历、享受和彰显。 

我们不需要请别人为我们祷告；我们唯有借着把一切告诉

主，才能更亲近祂。我们要学习把一切告诉主。倪柝声文集第

一辑第七册有段话说，“神若引导你走你所认识的路，则你受



                                   14 
 

益不多；祂定规要引你走你所不认识的路，叫你无奈。当与祂

有千百次的谈话，以致这路程在祂和你中间，变成一个永远的

记念。”（二二八页）我们需要建立与主个人的关系，与祂有

千百次的交谈，这样一天过一天，一点又一点，祂就要成为我

们的谦让宜人，使我们经历、享受并彰显祂，我们就能团体地

成为基督的新妇。 

只要操练常与主说话， 
自然就会活基督 

“我们生活中有问题，不必去问别人，因为我们里面有灵，

并且主就是那灵，在我们灵里，对我们是何等亲近。我们凡事

都可以问问祂，不必打电话，也不必用传真机，祂就在我们里

面和我们谈话。你可以凡事和祂谈一谈，商量一下。主的话说，

‘应当一无挂虑，只要凡事借着祷告、祈求，带着感谢，将你

们所要的告诉神。’（腓四 6）因此，你有难处只要告诉祂，祂

就在你里面，面对面与你同在。父、子、灵三一神在我们里面，

不是麻烦我们，乃是作我们的保惠师、安慰者、扶持者。我常

常祷告说，‘主啊，我现在要去走路了，求你支持我，维持我，

还要加我力量。’这就是喝主。这样，我就没有挂虑。挂虑一

来了，你就要说，‘主啊，这挂虑是你的，不是我的；我交给

你了，因为你替我挂虑。’这样，你就在里面得着主的成分，

你里面就会常常起新陈代谢的作用，结果你外面显出来的就是

基督。这就是活基督。不知道这秘诀的人，以为活基督是很难

的事；其实你只要操练常与主说话，你自然就会活基督。”（神

救恩生机的一面，五五至五六页） 

请注意这句话：“不知道这秘诀的人，以为活基督是很难

的事；其实你只要操练常与主说话，你自然就会活基督。”我



                                   15 
 

们要求主把这秘诀作成我们的经历。可能你以前认为活基督很

难，但其实只要操练常与主说话，你自然就会活基督。求主作

为实际的灵引导我们进入这话的实际，使我们能毫不费力、自

然而然地活基督。我们需要操练不断与主说话，这是何等的秘

诀。世上没有一所神学院教导这秘诀，但我们乃是在基督的身

体里学得这事。 

基督自己就是神那超越人所能理解的平安 

基督自己就是神那超越人所能理解的平安（腓四 7，赛九 6，

约十四 27，路七 50，罗三 17，五 1，八 6，十五 13，十六 20）。

以赛亚九章六节说到主是和平的君；希伯来七章说到祂是撒冷

王，就是平安王（2）。当我们在灵里接受主作君王，作我们的

主、元首和丈夫，祂就是和平的君，在我们里面掌权，我们就

得着平安。路加七章五十节：“但耶稣对那女人说，你的信救

了你，平平安安地走吧！”“平平安安地走吧”直译是“往平

安里走吧”。我们所走的路乃是平安的路，我们正在进入神作

我们平安的经历中；我们还在这进入平安的旅途上。 

“凡事”这辞，指每天临到我们的许多不同的事； 
我们的祷告和祈求，都该带着对主的感谢 

“凡事”这辞，指每天临到我们的许多不同的事；祷告是

一般的，带着敬拜和交通的成分；祈求是专一的，为着特殊的

需要；我们的祷告和祈求，都该带着对主的感谢（腓四 6）。 

“告诉神”的意义，乃是“在与神的交通中”； 
在祷告中与神交通的结果，乃是得享神的平安 

“告诉神”，直译，给神知道；“给”，表示向前的动作，

有活的联合并交往之意，含示交通；因此，这里“告诉神”的



                                   16 
 

意义，乃是“在与神的交通中”（6）。在祷告中与神交通的结

果，乃是得享神的平安；神的平安实际上就是平安的神自己（9），

借着我们祷告与祂交通，注入我们里面，抗拒苦恼，化解挂虑

（约十六 33）。我们可能在祷告上已有一点经历，但我们需要

更多这样的经历并享受基督。我们需要经历神的平安，这平安

实际上就是平安的神自己；这平安注入我们里面，就能抗拒苦

恼，化解挂虑。世上有什么药物能化解挂虑，抗拒苦恼？药店

里没有。但圣经告诉我们，当我们不断与主交通，常常与主说

话，就自然的会活基督；这会在我们里面产生一种相反的作用

力，抗拒苦恼，化解挂虑。 

我们若要过一无挂虑的生活，就必须领悟， 
我们所有的遭遇，都是神派定的，目的是 

要使我们达到赢得基督、活基督并显大基督的定命 

平安的神在基督里，在我们的心怀意念前巡查，保守我们

平静安宁（赛三十 15 上）；我们若要过一无挂虑的生活，就必

须领悟，我们所有的遭遇，不论是好是坏，都是神派定的，目

的是要使我们达到赢得基督、活基督并显大基督的定命（罗八

28~30，太十 29~31，林后四 15~18）。这真是太美妙了。当你

与主说话，主的话就成为你的经历。神那超越人所能理解的平

安，就会保卫你的心怀意念。一位弟兄也许在失业的困境中，

却仍有平安，别人可能不了解，他为何那么平安；这是因为平

安的神在他的心怀意念前巡查，保守他平静安宁。以赛亚三十

章十五节说，“你们得救在于归回安息；你们得力在于平静信

靠。” 

腓立比书生命读经第六十篇里说到“神的派定”： 



                                   17 
 

我们若要有一无挂虑的生活，就必须领悟，我们所有的遭

遇，不论是好是坏，都是神所派定的。我们需要对这个领悟有

充分的把握。假如一位弟兄经商，他的生意兴旺，赚了一大笔

钱。后来他的生意失败了，所赔的钱比已往赚的钱还要多。赚

钱和赔钱都是神派定给他的。倘若这位弟兄有充分的把握，相

信他的环境是神所派定的，他就能够为着主的安排敬拜主。或

许赔钱比赚钱对他更有益处，因为借着这样的损失，他就得着

成全并建造。 

照样，疾病与健康都是神所派定的。我们都应当切慕健康。

但有时候，健康不像疾病那样能成全我们。此外，我们不健康

的时候也许比健康的时候更愿意祷告。……我年幼的时候读过

一则故事，说到两只麻雀的对话。它们所谈的是人中间极为普

遍的忧愁与烦恼。一只麻雀对另一只说，人类为什么有那么多

的烦恼。另一只回答说，“我想这是因为他们不像我们有一位父

看顾我们。我们什么事都不必烦恼，因为我们的父看顾我们。”

（六三六至六三七页） 

第六十二篇说到“满足的秘诀”： 

我们若不实际地与主是一，事实上每个人、每件事以及每

样东西都会搅扰我们。……满足的秘诀乃是与基督是一。我们

与主是一的时候，就会满意于我们的景况，对于每个人、每件

事和每一样东西，我们也能谦让宜人。……我们若要一无挂虑，

就必须承认，一切的患难、苦难、灾祸、灾害和灾难，都是神

所派定的。我们还必须在经历中与主是一（六五○至六五一页）。 

你如果没有享受主，当人说这一天何等美好，你就会说应

该要更好。你听到小鸟歌唱，即使悦耳，你也会受搅扰。我们

得满足的秘诀乃是与主是一；与主是一的秘诀，就是凡事都与

祂交通。唯有如此，我们才能在任何景况中都有满足。请记得，



                                   18 
 

神并没有派定挂虑给我们；挂虑是来自撒但。虽然神派定我们

的环境，但祂没有派定挂虑给我们。 

腓立比四章六节说到“祷告、祈求，带着感谢”，不是说

“祷告、祈求和感谢”；这意思是，连祷告和祈求都要带着感

谢。李弟兄作见证，说到他如何学习带着感谢来祷告、祈求。

当他求主恢复他的健康时，主责备他没有为着他仍然有的一点

健康而感谢主（参“腓立比书生命读经”，六五二页）。但愿

我们得帮助，即使在病痛中，仍可以在某种程度上供应基督给

圣徒。保罗受监禁时仍然供应基督；神派定他受监禁，却没有

派定挂虑给他。他不能去访问召会，但仍可以写信给提摩太、

提多和腓利门。他虽是在罗马监狱的捆锁之中，却仍然能供应

基督给人。 

“末了的话，弟兄们， 
凡是真实的，凡是庄重的， 
凡是公义的，凡是纯洁的， 

凡是可爱的，凡是有美名的；若有什么德行， 
若有什么称赞，这些事你们都要思念” 

“末了的话，弟兄们，凡是真实的，凡是庄重的，凡是公

义的，凡是纯洁的，凡是可爱的，凡是有美名的；若有什么德

行，若有什么称赞，这些事你们都要思念。”（腓四 8）基督从

我们里面活出来，就是庄重的。保罗在提前二章二节说到“十

分敬虔庄重地过平静安宁的生活”；“庄重”含示尊严，是一

种在人格上配得尊敬的品格，引起并博得别人的尊重（参 2注 2）。 

行传二十七至二十八章给我们看见一个活基督之人的榜

样。保罗为要上诉于该撒，与其他囚犯一起坐船前往义大利，

航程中遇到狂风大浪催逼，众人得救的指望都绝了，十四天之



                                   19 
 

久没有吃什么。在这样可怕的景况中，保罗却能对同船的人说，

“我所属所事奉的神，祂的使者昨夜站在我旁边，说，保罗，

不要害怕，你必站在该撒面前，看哪，与你同船的人，神都赐

给你了。所以诸位，要放心振作，我信神怎样对我说，事情也

要怎样成就。”（二七 23~25） 

后来众人的确安全得救，到了米利大岛，当地的土人生火

接待他们众人。“保罗拾起一捆柴放在火上，有一条毒蛇因热

出来，缠住他的手。土人看见那毒蛇悬在他手上，就彼此说，

这人必是个凶手，虽然从海里安全得救，公理还不容他活着。

保罗竟把那毒蛇甩在火里，并没有受伤。”（二八 3~5）于是土

人就转念说，保罗是个神。在保罗“漫长、不幸且受监禁的航

程中，主保守使徒在祂的超越里，使他能活出一种生活，远超

忧虑的境域。这种生活是全然尊贵，有人性美德的最高标准，

彰显最高超的神圣属性”（9 注 1）。 

这些美德乃是神属性的彰显； 
是活基督之生活管治的六方面 

这些美德乃是神属性的彰显，从那些追求神具体化身之基

督的人里面活出来。这些美德乃是活基督之生活管治的六方面。

活基督的生活是真实的—在道德上是真实的，没有虚伪和假冒。

活基督的生活是庄重的—可尊重的，高贵的，端庄的，稳重的，

有分量的，值得尊敬的（提前三 8、11，多二 2，参罗九 21）。

活基督的生活是公义的—在神和人面前是对的（腓三 9）。活基

督的生活是纯洁的—在意愿和行动上是单纯的，毫无搀杂（太

五 8）。活基督的生活是可爱的—令人爱的，合人意的，讨人喜

欢的。活基督的生活是有美名的—闻名的，有好名声的，吸引

人的，动人的，亲切的（何十四 7）。 



                                   20 
 

德行和称赞是前六项的总纲；作正确的人， 
就是过一种充满基督作神属性之实际的人性生活 

德行和称赞是前六项的总纲；前六项，每一项都有一些德

行或优越，都有值得称赞的（太五 16）。作正确的人，就是借

着在我们人性美德里神圣的属性彰显神，也就是过一种充满基

督作神属性之实际的人性生活（参创一 26）。 

“我已经学会了， 
无论在什么景况，都可以知足。 
……在各事上，并在一切事上， 

我都学得秘诀。 
我在那加我能力者的里面，凡事都能作” 

保罗是以基督为秘诀而经历基督 

“我已经学会了，无论在什么景况，都可以知足。我知道

怎样处卑贱，也知道怎样处富余；或饱足、或饥饿、或富余、

或缺乏，在各事上，并在一切事上，我都学得秘诀。我在那加

我能力者的里面，凡事都能作。”（腓四 11 下~13）保罗是以

基督为秘诀而经历基督，在任何环境、任何境遇、任何事上，

都能因着基督知足喜乐（4）。保罗在此经历了一个学习的过程。

我们处富余时，容易忘记主，所以我们不只要学习怎样处卑贱，

也当学习怎样借着经历、享受并彰显基督而处富余。 

“我都学得秘诀”是个隐喻， 
说到人被引进秘密社团，受其基本原则的教导 

“我都学得秘诀”，直译，“我都已经被引进”；这是个

隐喻，说到人被引进秘密社团，受其基本原则的教导（西二 2，

弗三 3~4，五 32）。召会生活是我们的“秘密社团”，基督是



                                   21 
 

我们的秘诀；在这个“秘密社团”里，我们终日说，“主耶稣，

我爱你。” 

保罗悔改信主之后，被引进基督与基督的身体，学得秘诀 

保罗悔改信主之后，被引进基督与基督的身体（徒九 3~19、

25~28，二二 6~21，十三 1~4）。保罗学得如何以基督为生命（西

三 4），如何活基督（腓一 21 上），如何显大基督（20），如

何赢得基督（三 8、12），以及如何过召会生活（一 8、19，二

1~4、19~20，四 1~3）的秘诀。保罗在得救约二十六年之后写了

腓立比书，在那里他说，“这不是说，我已经得着了，或已经

完全了，我乃是竭力追求，或者可以取得基督耶稣所以取得我

的。”（三 12）保罗一点都不自满，他不觉得自己已经得着，

或已经完全。他乃是竭力追求，要取得基督耶稣所以取得他的。

“取得”意抓住，据有，握住。当我们接受主的时候，主来取

得我们；祂现在也还在取得、抓住我们，谁也不能把我们从主

和父的手里夺去（约十 28~29）。主先取得、抓住、据有我们，

使我们也能够取得、抓住、据有祂。若不是祂先抓住我们，我

们就无法抓住祂。当主取得我们时，我们常有挣扎，但至终我

们说，“主啊，你赢了。”在召会生活里，我们当竭力追求基

督，将思念集中于对基督宝贵、主观的认识、经历、享受和彰

显。 

腓立比四章的秘诀乃是 

在那加我们能力的基督里作一切事 

腓立比四章的秘诀乃是在那加我们能力的基督里作一切事

（13，补充本诗歌四三二首）；保罗是一个在基督里的人，他

经历基督，并将祂应用在一切景况中（腓三 9）；这位基督是真

实的、活的、相近的、便利的、且卓越的（四 5 下，诗歌四〇



                                   22 
 

〇首）。主耶稣不是一个虚幻的人物，祂对我们是真实的。我

们越享受祂，祂对我们就越成为真实的，并且祂要向我们显现。 

基督加我们能力，使我们活祂作我们人性的美德； 

借着基督的加力，我们能过知足的生活，并且成为 

真实的、庄重的、公义的、纯洁的、可爱的、有美名的 

保罗说到基督是加力者的话，特别适用于基督加我们能力，

使我们活祂作我们人性的美德，因而在任何环境里都显大祂那

无限的伟大（腓四 8~13）。借着基督的加力，我们能过知足的

生活，并且成为真实的、庄重的、公义的、纯洁的、可爱的、

有美名的（11~12、8）；要过这一切美德的生活，比作基督教

的工作难多了。因着保罗有基督这内住的发电机在他里面，他

能说他在那加他能力者的里面，凡事都能作，就是能过这一切

美德的生活。 

我们若要经历基督作加力者，就需要与祂合作 

我们若要经历基督作加力者，就需要在以下的事上与祂合

作：第一，我们在地上实际的生活，必须是一直祷告的人，来

到神面前，进到祂里面，并活在祂的面光中（诗四二 5、11，八

十 1、3、7、19）。诗篇四十二篇及八十篇都说到神的脸。面是

指一个人的同在，脸则是指一个人的表情。四十二篇五节说，

“因祂的脸是我的救恩，我还要赞美祂。”祂的脸是我们的救

恩，当我们享受祂脸的救恩，祂就要成为我们脸上的彰显，脸

上的救恩（11）。我们的脸需要蒙拯救。当我们探访人时，若

是愁容满面，就不会有人得救；要带人得救，我们自己要先得

救，我们需要经历脸上的救恩。 

第二，我们需要基于主在十字架上的流血，彻底并新鲜地

经历罪得赦免（来九 14，十 19、22，出二四 8，太二六 28）。

第三，我们需要知道什么叫作升天，并且知道我们所得的生命



                                   23 
 

乃是属天的生命；我们该知道我们已经与主一同升到天上，因

此是属天的人；从外面看，我们还生活在地上，但从我们里面

的生命和心情而言，我们乃是活在天上（弗二 6，来八 1~2，四

14~ 15，七 25~26）。以弗所二章六节说，“祂又叫我们在基督

耶稣里一同复活，一同坐在诸天界里。”因着我们已经接枝于

基督，祂一切的经历就成为我们的历史。祂复活，我们也复活；

祂升天，我们也升天。歌罗西三章一至二节说，“所以你们若

与基督一同复活，就当寻求在上面的事，那里有基督坐在神的

右边。你们要思念在上面的事，不要思念在地上的事。”我们

如何思念在上面的事？乃是借着将心思置于灵，如此我们就会

有生命与平安（罗八 6）。（E. M.） 


